
Usrotuna: Journal of Islamic Family Law  

ISSN: 3089-1272 

Vol. 02, No. 02 (2025), pp.137-153.         

   

 

 

 

DI BALIK TRADISI BAANTARAN JUJURAN: Simbol dan 

Makna Perkawinan Adat Banjar dalam Perspektif Hukum 

Islam 

 

Humaira,1* Nasrun Jauhari 2 
1, 2 Universitas K.H. Abdul Chalim, Indonesia 

 

*Correspondence: humairatabalong@gmail.com  

 

Abstract 

The Baantaran Jujuran procession constitutes an essential element in the sequence of Banjar 

customary marriage rituals, which continues to be preserved and regarded as sacred as part 

of ancestral heritage. This tradition embodies cultural symbols that carry significant social 

functions and normative values, while Banjar society, predominantly Muslim, adheres to 

Islamic law as the principal guideline in the implementation of marriage. This study aims to 

analyze the symbols and meanings embedded in the Baantaran Jujuran procession and to 

examine its legal standing within Banjar customary marriage from the perspective of Islamic 

law. This research employs a qualitative method with a descriptive-analytical approach, 

drawing upon library research and relevant field data, framed within an Islamic legal analysis 

based on the concept of ‘urf and the principle of maslahah. The findings indicate that the 

symbols present in the Baantaran Jujuran procession consistently appear in every Banjar 

customary marriage and function as representations of respect, responsibility, and the 

readiness of the prospective groom to establish a household. This tradition serves not merely 

as a ceremonial ritual but also as a social mechanism that strengthens kinship relations and 

provides social legitimacy to the marriage. The study concludes that the Baantaran Jujuran 

procession may be classified as ‘urf ṣaḥīḥ, as it does not contradict the principles of Islamic 

law and contains values of maslahah that are relevant to the objectives of marriage in Islam. 

Contribution: The contribution of this research lies in strengthening Islamic legal studies 

grounded in local wisdom, while also offering an analytical framework for integrating 

customary traditions with Islamic normative principles in the marital practices of Muslim 

communities.  

Keywords: Baantaran Jujuran, Banjar Customary Marriage, Symbols and Meanings, ‘Urf, 

Islamic Law. 

 

Abstrak 

[Tradisi prosesi baantaran jujuran merupakan bagian penting dalam rangkaian perkawinan 

adat Banjar yang hingga kini masih dilestarikan dan dipandang sakral sebagai warisan leluhur. 

https://doi.org/10.14421/ahwal.2022.15103
mailto:humairatabalong@gmail.com


DI BALIK TRADISI BAANTARAN JUJURAN ... 

138  Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 

Tradisi ini mengandung simbol-simbol budaya yang memiliki fungsi sosial dan nilai normatif, 

sementara masyarakat Banjar secara mayoritas beragama Islam yang menjadikan syariat 

sebagai pedoman dalam pelaksanaan perkawinan. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis 

simbol dan makna yang terkandung dalam prosesi baantaran jujuran serta menilai 

kedudukannya dalam perkawinan adat Banjar dari perspektif hukum Islam. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis, melalui studi 

kepustakaan dan data lapangan yang relevan, dengan kerangka analisis hukum Islam berbasis 

konsep ‘urf dan prinsip kemaslahatan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa simbol-simbol 

dalam prosesi baantaran jujuran secara konsisten hadir dalam setiap pelaksanaan perkawinan 

adat Banjar dan berfungsi sebagai representasi penghormatan, tanggung jawab, serta kesiapan 

calon pengantin laki-laki dalam membangun rumah tangga. Tradisi ini tidak hanya berperan 

sebagai ritual seremonial, tetapi juga sebagai mekanisme sosial yang memperkuat relasi 

kekeluargaan dan legitimasi sosial perkawinan. Kesimpulan penelitian ini menunjukkan 

bahwa prosesi baantaran jujuran dapat dikategorikan sebagai praktik ‘urf ṣaḥīḥ karena tidak 

bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat Islam dan mengandung nilai kemaslahatan yang 

relevan dengan tujuan perkawinan dalam Islam.] 

Kontribusi: Kontribusi penelitian ini terletak pada penguatan kajian hukum Islam berbasis 

kearifan lokal, sekaligus memberikan kerangka analitis bagi integrasi antara tradisi adat dan 

norma syariat dalam praktik perkawinan masyarakat Muslim. 

Kata Kunci: Baantaran Jujuran, Perkawinan Adat Banjar, Simbol dan Makna, ‘Urf, Hukum 

Islam. 

 

Article History 

Received: 30-11-2025 | Revised: 26-12-2025 | Accepted: 29-12-2025 

 
Copyright © 2025 by Author(s) 

This  work  is  licensed  under  a  Creative  Commons  Attribution-ShareAlike  4.0  International License. 

 

Pendahuluan 

Keberagaman budaya di Indonesia tercermin secara nyata dalam praktik adat 

perkawinan yang berkembang di setiap daerah. Upacara pernikahan tidak hanya dipahami 

sebagai peristiwa sakral dalam konteks keagamaan, tetapi juga sebagai ruang ekspresi nilai-

nilai sosial, budaya, dan simbolik yang diwariskan secara turun-temurun. Dalam masyarakat 

adat, berbagai prosesi sebelum dan sesudah akad nikah sering kali memiliki makna yang 

melampaui fungsi seremonial semata, karena mengandung pesan moral, harapan, serta 

legitimasi sosial terhadap ikatan perkawinan yang akan dijalani oleh pasangan suami istri.1 

 
1 Ulfa and Nursanti, ‘KONSTRUKSI MAKNA DANDANG BAGI PENGANTIN PEREMPUAN 

Studi Fenomenologi Tentang Konstruksi Makna Dandang Bagi Pengantin Perempuan Dalam Prosesi 
Seserahan Pada Upacara Pernikahan Di Kabupaten Bekasi’, 112–14. 



Humaira dan Nasrun Jauhari. 

Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 139 

Masyarakat Banjar merupakan salah satu komunitas adat di Indonesia yang hingga 

kini masih menjaga dan melestarikan tradisi perkawinan secara relatif kuat. Salah satu prosesi 

yang menonjol adalah Baantaran Jujuran, yakni tradisi penyerahan seserahan dari pihak laki-

laki kepada pihak perempuan sebelum pelaksanaan akad nikah.2  Tradisi ini diyakini sebagai 

warisan leluhur yang telah berlangsung sejak lama dan menjadi bagian dari identitas budaya 

masyarakat Banjar, meskipun asal usul dan orang yang pertama melakukanya tidak diketahui.3 

Fakta sosial di Desa Kasiau, Kecamatan Murung Pudak, Kabupaten Tabalong menunjukkan 

bahwa prosesi Baantaran Jujuran masih dilaksanakan oleh sebagian besar masyarakat, 

meskipun bentuk dan pelaksanaannya mengalami variasi sesuai dengan kondisi sosial dan 

ekonomi keluarga yang terlibat.4 Fenomena adaptasi semacam ini bisa ditemukan dalam 

berbagai studi tentang transformasi tradisi perkawinan adat di masyarakat muslim Indonesia.5 

Namun demikian, dinamika sosial masyarakat modern turut memengaruhi 

pemaknaan terhadap tradisi ini. Di satu sisi, Baantaran Jujuran dipahami sebagai simbol 

tanggung jawab, penghormatan, dan kesiapan calon mempelai laki-laki dalam membangun 

rumah tangga.6 Di sisi lain, tradisi ini mulai dipersepsikan sebagai beban sosial, terutama 

ketika nilai seserahan dianggap terlalu tinggi dan tidak proporsional dengan kemampuan 

ekonomi calon pengantin.7 Fenomena penundaan pernikahan, tekanan psikologis, hingga 

praktik berutang demi memenuhi tuntutan seserahan menjadi realitas yang tidak dapat 

diabaikan.8 Kondisi ini menunjukkan adanya ketegangan antara idealitas tradisi dan realitas 

sosial yang dihadapi masyarakat, sehingga menjadikan Baantaran Jujuran sebagai fenomena 

yang penting dan relevan untuk dikaji secara akademik. 

Sejumlah penelitian sebelumnya telah mengkaji tradisi seserahan atau jujuran dalam 

perkawinan adat, baik dari perspektif antropologi budaya, sosiologi, maupun hukum Islam. 

Beberapa studi menempatkan tradisi seserahan sebagai bentuk simbolik yang 

merepresentasikan relasi sosial antar keluarga serta sebagai mekanisme legitimasi adat dalam 

perkawinan. Penelitian lain menyoroti seserahan sebagai bagian dari adat lokal yang dapat 

diterima selama tidak bertentangan dengan norma agama, khususnya dalam konteks 

masyarakat Muslim. 

 
2 Riftiansyah et al., ‘Tradisi Seserahan Dalam Pelestarian Budaya Dan Kearifan Lokal Menurut 

Pandangan Islam’, 88–90. 
3 Rukayah, Wawancara ( Kasiau, 5 April 2025) 
4 Muhammad Mustofa, Fiqh Munakahat: Kajian Hukum Perkawinan Dalam Islam (Jakarta: Prenada 

Media, 2019), 45. 
5 Sunarto and Cartono, ‘Adat Seserahan Dalam Pernikahan Perspektif Hukum Islam Dan Hukum 

Positif (Studi Kasus Di Desa Cibeunying Majenang Cilacap)’, 156–58. 
6 Darssono,Simbolisme dalam Tradisi Pernikahan Adat, Jurnal Budaya Nusantara, Vol. 5, No. 2, 2020, 

120. 
7 B. Santoso, “Peran Sosial Ekonomi dalam Perkembangan Tradisi Seserahan,” Jurnal Sosialogi 

Masyarakat, no 1, (2021) 5. 
8 Suar et al., ‘A Gift to Return’, 201–4. A. Rahmawati,” Stratifikasi Sosial dan Tradisi Pernikahan di 

Indonesia,” Jurnal Sosiokultur, no 3, (2019)11. 



DI BALIK TRADISI BAANTARAN JUJURAN ... 

140  Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 

Selain itu, kajian hukum Islam umumnya membahas relasi antara adat dan syariat 

melalui konsep kebiasaan masyarakat yang dapat diterima selama tidak menyalahi prinsip-

prinsip dasar agama. Namun, sebagian besar penelitian tersebut masih bersifat normatif-

deskriptif, dengan fokus pada penilaian hukum terhadap praktik adat, tanpa menggali secara 

mendalam makna simbolik yang hidup dan dipahami oleh masyarakat pelaku tradisi itu 

sendiri. Penelitian-penelitian tersebut juga cenderung memosisikan tradisi sebagai entitas 

statis, belum sepenuhnya menangkap dinamika sosial dan perubahan makna yang terjadi 

akibat modernisasi dan pergeseran nilai dalam masyarakat. 

Berangkat dari kondisi tersebut, penelitian ini menempati posisi yang berbeda. 

Penelitian ini tidak hanya menilai tradisi Baantaran Jujuran dari sudut pandang normatif 

hukum Islam, tetapi juga berupaya memahami simbol dan makna tradisi tersebut dari 

perspektif masyarakat lokal melalui pendekatan simbolik-interpretatif. Dengan demikian, 

kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada upaya mengintegrasikan analisis makna simbolik 

tradisi Baantaran Jujuran dengan dinamika sosial masyarakat Banjar kontemporer, sekaligus 

mendialogkannya secara kritis dengan nilai-nilai hukum Islam. 

Penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa tradisi adat tidak dapat dipahami secara utuh 

hanya melalui penilaian normatif benar atau salah. Tradisi merupakan sistem simbol yang 

hidup, yang maknanya dibentuk oleh pengalaman, keyakinan, dan relasi sosial masyarakat 

pendukungnya. 9  Oleh karena itu, memahami Baantaran Jujuran sebagai praktik budaya 

membutuhkan pendekatan yang mampu menangkap makna subjektif dan interpretasi sosial 

masyarakat Banjar itu sendiri. 

Urgensi penelitian ini semakin kuat ketika tradisi Baantaran Jujuran mulai 

dipersoalkan oleh generasi muda yang mempertanyakan relevansinya di tengah tuntutan 

kehidupan modern. Ketegangan antara keinginan untuk menyederhanakan pernikahan dan 

dorongan untuk mempertahankan warisan budaya berpotensi memengaruhi keharmonisan 

rumah tangga dan tujuan perkawinan itu sendiri. Dalam konteks masyarakat Muslim, kondisi 

ini menjadi semakin kompleks karena pernikahan tidak hanya dipandang sebagai kontrak 

sosial, tetapi juga sebagai ibadah dan komitmen religius. 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk memahami dan 

menganalisis simbol serta makna tradisi seserahan dalam prosesi Baantaran Jujuran di Desa 

Kasiau, Kecamatan Murung Pudak, Kabupaten Tabalong. Penelitian ini juga bertujuan untuk 

menjelaskan bagaimana masyarakat Banjar memaknai tradisi tersebut dalam dinamika sosial 

yang terus berubah, serta mendialogkannya dengan perspektif hukum Islam. Dengan 

demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam kajian 

hukum Islam berbasis kearifan lokal, sekaligus menjadi rujukan dalam upaya pelestarian 

tradisi adat yang selaras dengan nilai-nilai keislaman dan realitas sosial masyarakat. 

 

Metode 

 
9 Geertz, C., The Interpretation of Cultures, 5–7. 



Humaira dan Nasrun Jauhari. 

Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 141 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis, 

yang bertujuan untuk memahami dan menganalisis secara mendalam praktik tradisi 

Baantaran Jujuran dalam perkawinan adat Banjar di Desa Kasiau, Kecamatan Murung Pudak, 

Kabupaten Tabalong. Pendekatan ini dipilih karena penelitian tidak hanya berfokus pada 

penggambaran fenomena sosial sebagaimana terjadi di masyarakat, tetapi juga pada analisis 

normatifnya dalam perspektif hukum Islam, khususnya melalui konsep ‘urf dan prinsip 

kemaslahatan dalam hukum keluarga Islam. Jenis penelitian ini merupakan penelitian 

kualitatif lapangan (field research) yang dikombinasikan dengan studi kepustakaan (library 

research). Penelitian lapangan dilakukan untuk memperoleh data empiris terkait pelaksanaan, 

simbol, serta pemaknaan sosial dan religius tradisi Baantaran Jujuran. Adapun studi 

kepustakaan digunakan untuk menelaah literatur fiqh, ushul fiqh, kaidah hukum Islam, serta 

hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan adat perkawinan dan kedudukan ‘urf dalam 

hukum Islam. Kombinasi kedua jenis penelitian ini dimaksudkan agar analisis yang dihasilkan 

bersifat komprehensif, integratif, dan tidak terlepas dari landasan normatif syariat Islam. 

Lokasi penelitian ditetapkan di Desa Kasiau dengan pertimbangan bahwa masyarakat 

setempat masih secara aktif melaksanakan tradisi Baantaran Jujuran dalam rangkaian 

perkawinan adat Banjar. Subjek penelitian meliputi tokoh adat, tokoh agama, pelaku tradisi, 

serta masyarakat yang pernah terlibat langsung dalam prosesi tersebut. Pemilihan subjek 

dilakukan secara purposif, dengan mempertimbangkan pengetahuan, pengalaman, serta 

otoritas sosial mereka dalam menjelaskan praktik dan makna tradisi yang diteliti. Sumber data 

penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer diperoleh langsung dari 

lapangan melalui observasi dan wawancara mendalam, karena data ini merepresentasikan 

realitas sosial dan pandangan normatif masyarakat terhadap tradisi Baantaran Jujuran. Data 

sekunder diperoleh dari buku-buku fiqh dan ushul fiqh, jurnal ilmiah nasional dan 

internasional, serta dokumen pendukung lain yang relevan. Data sekunder berfungsi untuk 

memperkuat analisis dan menempatkan temuan lapangan dalam konteks keilmuan hukum 

Islam. 

Teknik pengumpulan data meliputi observasi, wawancara semi-terstruktur, dan 

dokumentasi. Observasi dilakukan untuk mengamati secara langsung tahapan prosesi 

Baantaran Jujuran dan simbol-simbol yang menyertainya. Wawancara digunakan untuk 

menggali pemahaman, argumentasi, dan pandangan hukum dari para informan. 

Dokumentasi berfungsi sebagai data pendukung sekaligus alat verifikasi terhadap data hasil 

observasi dan wawancara. Analisis data dilakukan secara kualitatif melalui tahapan reduksi 

data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Data dianalisis menggunakan kerangka 

hukum Islam berbasis konsep ‘urf, dengan menilai apakah praktik Baantaran Jujuran 

memenuhi kriteria ‘urf ṣaḥīḥ, yaitu kebiasaan yang berlaku umum, diterima akal sehat, serta 

tidak bertentangan dengan nash syar’i. Selain itu, prinsip kemaslahatan digunakan untuk 

menilai sejauh mana tradisi tersebut mengandung nilai kebaikan, keadilan, dan keharmonisan 

sosial serta tidak menimbulkan mudarat bagi para pihak. Melalui pendekatan ini, penelitian 



DI BALIK TRADISI BAANTARAN JUJURAN ... 

142  Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 

diharapkan mampu menjelaskan kedudukan Baantaran Jujuran sebagai tradisi adat yang 

memiliki legitimasi sosial dan relevansi normatif dalam kerangka hukum keluarga Islam.  

 

Hasil dan Pembahasan 

Prosesi Bantaraan Jujuran Dalam Perkawinan Mayarakat Banjar 

Dalam pelaksanaan prosesi baantaran jujuran, salah satu ciri khas yang mencerminkan 

kekayaan budaya masyarakat Banjar adalah adanya tradisi pantun pembuka yang dilantunkan 

secara bersahutan antara pihak laki-laki sebagai tamu dan pihak perempuan sebagai tuan 

rumah. Pantun ini tidak hanya menjadi bentuk komunikasi awal yang halus dan penuh sopan 

santun, tetapi juga merupakan media penyampaian maksud dan tujuan keluarga laki-laki 

untuk meminang anak perempuan tuan rumah. Isi pantun sarat akan keindahan bahasa serta 

menyiratkan nilai-nilai luhur seperti kejujuran, kesungguhan, dan niat baik dari pihak laki-

laki. Tradisi ini menggambarkan bahwa dalam budaya Banjar, komunikasi yang santun 

menjadi elemen penting dalam menjalin hubungan kekeluargaan.10 

Pantun yang dilantunkan kemudian dibalas oleh pihak perempuan sebagai tanda 

bahwa maksud dan tujuan kedatangan telah dipahami dan diterima dengan baik. Setelah sesi 

pantun selesai, dilanjutkan dengan prosesi meletakkan seserahan yang terdiri atas sirih pinang, 

piduduk, pakaian wanita lengkap, serta berbagai simbol adat lainnya. Semua dilakukan dengan 

penuh penghormatan dan suasana kekeluargaan yang hangat, menandakan bahwa prosesi ini 

bukan sekadar formalitas, melainkan bagian dari sistem nilai yang diwariskan turun-

temurun.11 

Selain itu, tradisi baantaran jujuran juga diwarnai dengan ritual aduk beras, yakni 

mengaduk beras putih atau kuning yang diletakkan di dalam wadah khusus oleh perwakilan 

kedua belah pihak keluarga. Ritual ini memiliki makna mendalam sebagai simbol harapan atas 

kesatuan dan keharmonisan antara dua keluarga yang akan menjadi besan. Seperti butir-butir 

beras yang menyatu dalam satu wadah, diharapkan hubungan kekeluargaan yang terjalin pun 

dapat menyatu erat, tanpa perpecahan. Aduk beras juga menjadi lambang doa akan 

keberkahan, rezeki yang lancar, serta kesuburan dalam kehidupan rumah tangga calon 

pengantin. 

Bagi masyarakat Banjar di Desa Kasiau, pantun dan aduk beras bukanlah sekadar 

hiasan prosesi, tetapi merupakan elemen simbolik yang mengandung nilai spiritual, sosial, 

dan moral. Pantun menunjukkan adab serta keindahan dalam menyampaikan niat baik, 

sedangkan aduk beras mencerminkan harapan akan penyatuan dua keluarga dan terciptanya 

rumah tangga yang harmonis dan saling mendukung. Hal ini menandakan bahwa tradisi 

baantaran jujuran memiliki makna yang dalam dan selaras dengan nilai-nilai Islam yang 

 
10 Fadillah, ‘TRADISI BAANTARAN JUJURAN DALAM PROSESI PERKAWINAN 

MASYARAKAT ADAT BANJAR PERSPEKTIF HUKUM ISLAM DAN TEORI KONSTRUKSI 
SOSIAL’, 102–3. 

11 Junita et al., ‘DAKWAH KULTURAL DALAM TRADISI MAANTAR JUJURAN SUKU 

BANJAR DI SAMUDA KOTAWARINGIN TIMUR’, 143–44. 



Humaira dan Nasrun Jauhari. 

Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 143 

mengedepankan musyawarah, silaturahmi, serta tanggung jawab dalam membangun 

kehidupan berumah tangga.12 

Namun demikian, seiring berkembangnya zaman, sebagian Masyarakat khususnya 

generasi muda mulai melaksanakan pernikahan dengan lebih sederhana dan praktis. 

Meskipun demikian, masyarakat Desa Kasiau tetap memegang prinsip bahwa proses jujuran 

harus dibicarakan secara musyawarah oleh kedua belah pihak keluarga. Nilai musyawarah ini 

menunjukkan pentingnya menjaga silaturahmi, mufakat, serta saling menghormati antar 

keluarga besar. Dalam pandangan masyarakat setempat, jujuran tidak hanya dinilai dari besar 

nominal uang atau jumlah barang yang diberikan, melainkan dari niat tulus dan tanggung 

jawab laki-laki terhadap calon istri dan keluarganya.13 

Simbol-simbol adat seperti sirih pinang, anak pohon pisang laguk daun tiga, anak 

pohon nyiur daun tiga, lakatan behintalu itik, pantun, dan barang hantaran lainnya masih 

tetap dipertahankan dalam prosesi ini. Keseluruhan simbol tersebut menggambarkan 

kesungguhan, keikhlasan, dan penghormatan terhadap pihak perempuan, serta 

mencerminkan filosofi masyarakat Banjar yang menjunjung tinggi perpaduan antara adat dan 

ajaran Islam. Musyawarah yang dijunjung dalam tradisi ini bukan hanya menciptakan 

kesepakatan bersama, tetapi juga menjaga kesakralan prosesi pernikahan dari kesan 

transaksional yang dapat mereduksi nilai ibadah dalam pernikahan itu sendiri. 

Oleh karena itu, meskipun modernisasi mulai merubah cara masyarakat dalam 

menjalani kehidupan, masyarakat Desa Kasiau tetap berupaya mempertahankan esensi dari 

adat baantaran jujuran sebagai bagian tak terpisahkan dari identitas budaya mereka. 

Pelestarian tradisi ini tidak hanya bertujuan menjaga kekayaan budaya, tetapi juga sebagai 

bentuk pendidikan nilai-nilai luhur kepada generasi penerus, agar mereka memahami bahwa 

pernikahan bukan hanya tentang dua individu, tetapi tentang dua keluarga dan nilai-nilai 

sosial yang menyertainya.14 

Prosesi baantaran jujuran dalam masyarakat Muslim Banjar di Desa Kasiau, 

Kecamatan Murung Pudak, Kabupaten Tabalong, Kalimantan Selatan, dengan demikian, 

merupakan tahapan resmi peminangan yang dilakukan oleh pihak keluarga laki-laki kepada 

pihak perempuan. Tradisi ini bukan hanya bersifat seremonial, tetapi juga memuat aturan 

adat dan tata nilai yang dijalankan secara turun-temurun. Dengan segala keunikan, simbol, 

dan ritual yang menyertainya, tradisi ini menjadi cerminan bahwa masyarakat Banjar memiliki 

kekayaan budaya yang berakar kuat pada nilai adat dan ajaran Islam.15 

 

 
12 Hajrah et al., ‘Tinjauan Hukum Islam Terhadap Pembayaran Jujuran Dalam Pernikahan Adat Banjar 

Di Kelurahan Senyerang Jambi’, 90–91. 
13 Nugroho and Wahid, ‘Perkawinan Tradisi Jujuran Dalam Adat Bugis Perantau Di Kutai Kartangera’, 

124. 
14 Sunarno et al., ‘EKSISTENSI UANG JUJURAN DALAM PERNIKAHAN ADAT BANJAR’, 

413. 
15 Sanawiah and Rismanto, ‘JUJURAN ATAU MAHAR PADA MASYARAKAT SUKU BANJAR 

DI TINJAU DARI PERSPIKTIF PANDANGAN HUKUM ISLAM’, 57. 



DI BALIK TRADISI BAANTARAN JUJURAN ... 

144  Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 

Table 1 

Urutan, unsur , makan dan fungsi sosial baantaran jujuran 

No. 

Urutan 
Unsur Baantaran Jujuran Makna Simbolik Banjar Fungsi Sosial 

1 Sirih Pinang 

 

 

Kesantunan, itikad baik, dan 

penghormatan 

 

Membuka relasi kekeluargaan secara 

etis 

2 Beras Kuning 

 

Keberkahan, kecukupan rezeki, 

dan kemakmuran 

Penegasan kesiapan ekonomi calon 

suami 

 

3 Anak Pohon Pisang (Daun 3) 

 

Kesuburan dan keberlanjutan 

keturunan 

 

Orientasi jangka panjang perkawinan 

 

4 Anak Pohon Nyiur (Daun 3) 

 

Keteguhan, kemakmuran, dan 

kebermanfaatan 

Ketahanan dan stabilitas keluarga 

 

5 Lakatan Bahintalu Itik 

 

Kelekatan, keharmonisan, dan 

kesetiaan 

 

Penanaman nilai kebersamaan 

pasangan 

 

6 Jujuran 

 

Kesungguhan dan tanggung 

jawab 

 

Legitimasi sosial kesiapan menikah 

 

7 Hantaran/Seserahan 

 

Kesiapan lahir dan batin 

 

Membangun kepercayaan antar 

keluarga 

8 Musyawarah Keluarga 

 

Kerukunan dan kesepakatan 

kolektif 

 

Pencegahan konflik sosial 

Source: Data Author. 

Peminangan dalam Hukum Islam 

Peminangan merupakan bagian awal dari proses perkawinan yang memiliki makna 

mendalam, baik secara sosial, budaya, maupun keagamaan. Dalam perspektif hukum Islam, 

proses peminangan dikenal dengan istilah khitbah, yaitu penyampaian maksud seorang laki-

laki untuk menikahi seorang perempuan, baik secara langsung kepada perempuan maupun 

melalui walinya. Peminangan dalam Islam dipandang sebagai tahapan penting yang dilakukan 

sebelum akad nikah, yang mencerminkan keseriusan dan niat suci dalam membangun rumah 

tangga. Islam menganjurkan proses khitbah dilakukan dengan cara yang baik, sopan, serta 

memperhatikan adab dan kehormatan pihak perempuan, sebagaimana ditegaskan oleh Sayyid 

Sabiq dalam Fiqh Sunnah, bahwa khitbah merupakan bentuk awal dari ikatan pernikahan dan 

harus dijalankan sesuai dengan tuntunan syariat agar tidak merendahkan martabat perempuan 

maupun keluarganya.16 

Menurut Koentjaraningrat, peminangan termasuk dalam pranata sosial yang 

mengatur hubungan antara individu dan keluarga sebagai bagian dari upaya membentuk 

sebuah rumah tangga. Proses ini tidak hanya menyatukan dua orang calon pasangan, tetapi 

juga menjadi sarana penghubung antara dua keluarga besar yang nantinya akan terjalin sebagai 

besan. Oleh karena itu, meskipun peminangan merupakan bagian dari ajaran Islam, 

 
16 Sayyid Sabiq, Fiqh Sunnah, Juz 2, (Beirut: Dar Al-Fikr, 1990), hlm. 25. 



Humaira dan Nasrun Jauhari. 

Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 145 

praktiknya juga mencerminkan aspek sosial yang mempererat hubungan kekerabatan antar 

keluarga dan memperkuat struktur sosial dalam masyarakat. 

Dalam perspektif fungsionalisme struktural yang dikemukakan oleh A.R. Radcliffe-

Brown, setiap unsur budaya dalam masyarakat memiliki fungsi untuk menjaga keseimbangan 

dan keteraturan sosial. Peminangan sebagai bagian dari proses pernikahan berfungsi untuk 

memperkuat hubungan sosial, menjembatani komunikasi antara dua keluarga, serta menjaga 

keberlangsungan norma-norma syariat yang hidup di Masyarakat. 17  Melalui pendekatan 

antropologi simbolik, Clifford Geertz mengemukakan bahwa budaya adalah suatu sistem 

makna yang diwujudkan melalui simbol-simbol. Dalam perspektif Islam, peminangan dapat 

dipahami sebagai lambang dari keseriusan, tanggung jawab, serta penghormatan terhadap 

calon mempelai perempuan dan keluarganya. Penyampaian niat melalui wali, pemberian 

hadiah, maupun bentuk penghormatan lainnya mencerminkan ekspresi simbolik yang 

mengandung nilai-nilai moral, religius, dan kultural. 18  Semua simbol tersebut 

merepresentasikan niat tulus untuk menikah secara syar’i dan membangun keluarga yang 

berlandaskan nilai-nilai Islam. Perkawinan dalam Islam adalah ibadah yang suci dan memiliki 

tujuan yang luhur. Sebagaimana dijelaskan dalam Al-Qur’an: 

 

“Dan di antara tanda-tanda kekuasaan-Nya ialah Dia menciptakan untukmu pasangan-pasangan dari 

jenismu sendiri, supaya kamu merasa tenteram kepadanya dan dijadikan-Nya di antaramu rasa kasih dan 

sayang...”(QS. Ar-Rum: 21) 

Ayat ini menunjukkan bahwa pernikahan adalah sarana untuk menciptakan 

ketenangan, cinta kasih, dan rahmat. Maka dari itu, proses peminangan sebagai pintu awal 

menuju pernikahan harus mencerminkan prinsip-prinsip Islam yang menjunjung tinggi adab, 

tanggung jawab, dan niat ibadah. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa peminangan 

dalam perspektif hukum Islam merupakan bentuk pengakuan awal atas niat suci membangun 

keluarga, yang tidak hanya memiliki nilai hukum dan syar’i, tetapi juga memuat dimensi sosial, 

simbolik, dan spiritual. Proses ini memperkuat posisi perempuan dalam pernikahan serta 

menjembatani nilai-nilai agama dengan struktur sosial masyarakat Islam. 

 

Konsep, Klasifikasi, dan Relevansi Urf dalam Hukum Keluarga Islam 

Dalam konstruksi ilmu ushul fiqh, ‘urf (العرف) diposisikan sebagai salah satu sumber 

hukum pelengkap yang berfungsi menjembatani antara norma normatif wahyu dan realitas 

sosial umat Islam. Meskipun tidak sejajar dengan Al-Qur’an, Hadis, Ijma’, dan Qiyas, 

keberadaan ‘urf memiliki peran strategis dalam memastikan fleksibilitas dan kontekstualitas 

hukum Islam dalam menghadapi keragaman budaya masyarakat Muslim di berbagai ruang 

dan waktu. Dengan demikian, hukum Islam tidak hadir sebagai sistem yang rigid, tetapi 

 
17 A.R. Radcliffe-Brown, Structure and Function in Primitive Society, (London: Cohen & West, 1952), hlm. 

178. 
18 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, (New York: Basic Books, 1973), hlm. 89. 



DI BALIK TRADISI BAANTARAN JUJURAN ... 

146  Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 

sebagai sistem normatif yang mampu berdialog dengan realitas sosial.19 Secara etimologis, 

istilah ‘urf berasal dari kata ‘arafa yang berarti “mengetahui”, “mengenal”, atau “sesuatu yang 

telah dikenal secara luas”. Secara terminologis, ‘urf didefinisikan sebagai kebiasaan atau 

praktik yang berlaku secara umum dalam masyarakat dan diterima oleh akal sehat, serta tidak 

bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat Islam. Definisi ini menegaskan bahwa tidak 

setiap kebiasaan dapat dijadikan dasar hukum, melainkan hanya kebiasaan yang memenuhi 

kriteria normatif dan etis dalam Islam.20 

Para ulama ushul fiqh secara umum membagi ‘urf ke dalam dua kategori utama. 

Pertama, ‘urf ṣaḥīḥ (kebiasaan yang sahih), yaitu kebiasaan yang tidak bertentangan dengan 

nash Al-Qur’an dan Hadis serta tidak mengandung unsur kemudaratan. Contoh dari ‘urf 

ṣaḥīḥ dalam konteks hukum keluarga adalah praktik pemberian mahar dalam bentuk barang, 

uang, atau hantaran tertentu yang telah menjadi kebiasaan masyarakat setempat dan tidak 

memberatkan salah satu pihak. Dalam hal ini, ‘urf berfungsi sebagai mekanisme sosial untuk 

memperkuat nilai penghormatan dan tanggung jawab dalam relasi perkawinan. Kedua, ‘urf 

fāsid (kebiasaan yang rusak), yaitu kebiasaan yang secara nyata bertentangan dengan nash 

syar’i atau prinsip keadilan dalam Islam. Praktik seperti perjudian dalam rangkaian pesta 

pernikahan atau penetapan mahar dan seserahan secara berlebihan hingga menimbulkan 

kemudaratan ekonomi termasuk dalam kategori ini. Dalam konteks ini, hukum Islam secara 

tegas menolak legitimasi ‘urf yang mengarah pada ketidakadilan dan eksploitasi sosial, 

meskipun praktik tersebut telah mengakar dalam masyarakat.21 

Dalam praktik istinbāṭ hukum, ‘urf memiliki beberapa fungsi penting. Pertama, ‘urf 

digunakan untuk menafsirkan nash yang bersifat umum (‘ām), sehingga makna hukum dapat 

disesuaikan dengan konteks sosial tertentu. Kedua, ‘urf berperan dalam mengisi kekosongan 

hukum terhadap persoalan-persoalan yang tidak dijelaskan secara rinci dalam Al-Qur’an dan 

Hadis, khususnya dalam aspek mu‘āmalāt dan hukum keluarga. Ketiga, ‘urf memberikan 

ruang fleksibilitas agar hukum Islam tetap relevan dan aplikatif tanpa kehilangan substansi 

normatifnya.22 Prinsip ini secara eksplisit dirumuskan dalam kaidah fiqhiyyah yang terkenal: 

Artinya: “Kebiasaan dapat dijadikan dasar penetapan hukum”. 23  

Kaidah ini menegaskan bahwa Islam mengakui eksistensi adat dan budaya lokal 

sebagai pertimbangan hukum selama tidak bertentangan dengan maqāṣid al-syarī‘ah, 

khususnya perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam konteks hukum 

keluarga Islam, ‘urf sering digunakan untuk mengatur aspek-aspek teknis yang tidak 

ditentukan secara rigid oleh nash, seperti bentuk dan nilai mahar, tata cara lamaran, adat 

 
19 Furqan and Syahrial, ‘Kedudukan ‘Urf Sebagai Sumber Hukum Dalam Mazhab Syāfi’ī’, 109–10. 
20 Afrinald Rizhan, ‘Kedudukan Al-‘Adah Dan Al-‘Urf Sebagai Sumber Hukum Islam’, 82–84. 
21 Sofiana et al., ‘Tradisi Segheh Dalam Perkawinan Adat Lampung Perspektif ‘Urf Dan Maslahah 

Mursalah’, 84–85. 
22 Fauzi, ‘‘Urf and Its Role in The Development of Fiqh’, 354–55. 
23 Wahbah Az-Zuhaili, Ushul al-Fiqh al-Islami, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Fikr, 1986), hlm. 819. 



Humaira dan Nasrun Jauhari. 

Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 147 

hantaran, hingga prosesi pernikahan. Selama kebiasaan tersebut mengandung nilai 

kemaslahatan, keadilan, dan tidak mengandung unsur maksiat, maka dapat diterima sebagai 

dasar pertimbangan hukum. 

Dengan demikian, ‘urf berfungsi sebagai jembatan antara nilai normatif syariat dan 

realitas budaya masyarakat, termasuk dalam tradisi-tradisi lokal seperti Baantaran Jujuran 

dalam masyarakat Banjar. Dalam ilmu ushul fiqh, ‘urf (العرف) merupakan salah satu sumber 

hukum pelengkap dalam Islam setelah Al-Qur'an, Hadis, Ijma’, dan Qiyas. Secara etimologis, 

kata ‘urf berasal dari bahasa Arab yang berarti "yang dikenal" atau "yang biasa terjadi" dalam 

masyarakat. Sedangkan secara terminologis, ‘urf adalah segala sesuatu yang sudah menjadi 

kebiasaan atau tradisi masyarakat dan dipandang baik oleh akal sehat serta tidak bertentangan 

dengan prinsip syariat Islam.24 

Para ulama membagi ‘urf menjadi dua jenis, yaitu: 

1. Urf Shahis (kebiasaan yang sahih), Yaitu kebiasaan yang tidak bertentangan dengan Al-

Qur'an, Hadis, dan prinsip-prinsip hukum Islam. Contohnya seperti pemberian mahar 

dalam bentuk barang atau hantaran pada saat lamaran, yang telah menjadi tradisi di 

masyarakat tertentu. 

2. Urf Fasid (kebiasaan yang rusak), Yaitu kebiasaan yang bertentangan dengan nash syar’i, 

seperti kebiasaan berjudi saat pesta pernikahan, atau memaksakan mahar yang terlalu 

tinggi hingga memberatkan pihak mempelai laki-laki. 

Dalam praktik hukum Islam, ‘urf digunakan untuk: 

a. Menafsirkan nash yang bersifat umum. 

b. Menyelesaikan masalah yang tidak disebutkan secara rinci dalam Al-Qur’an dan 

Hadis. 

c. Memberikan fleksibilitas hukum sesuai konteks sosial budaya umat Islam di berbagai 

tempat dan zaman.25  

Hal ini menunjukkan bahwa Islam mengakui eksistensi budaya dan adat lokal selama tidak 

bertentangan dengan syariat. Dalam konteks hukum keluarga, ‘urf sering digunakan untuk 

mengatur hal-hal teknis seperti bentuk mahar, tata cara lamaran, adat hantaran, hingga prosesi 

pernikahan. Selama kebiasaan tersebut mengandung nilai-nilai kemaslahatan, keadilan, dan 

tidak mengandung unsur maksiat, maka ia sah dijadikan dasar dalam menentukan hukum. 

 

Baantaran Jujuran sebagai Bentuk Simbolik dalam Hukum Islam 

Prosesi baantaran jujuran dalam tradisi perkawinan masyarakat Muslim Banjar di 

Desa Kasiau merupakan praktik adat yang memiliki fungsi simbolik, sosial, dan normatif 

sekaligus. Tradisi ini tidak berdiri di luar hukum Islam, melainkan hadir sebagai bentuk 

konkret dari bagaimana norma-norma keislaman diinternalisasi dan diartikulasikan melalui 

kebiasaan lokal. Dengan demikian, baantaran jujuran dapat dipahami sebagai medium 

 
24 Mursid et al., ‘‘Urf as the Legitimacy of Contemporary Sharia Economic Transactions’, 66–68. 
25 Afrinald Rizhan, ‘Kedudukan Al-‘Adah Dan Al-‘Urf Sebagai Sumber Hukum Islam’, 84–86. 



DI BALIK TRADISI BAANTARAN JUJURAN ... 

148  Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 

perjumpaan antara adat yang hidup (living custom) dan hukum Islam sebagai sistem normatif 

yang bersifat universal. Setiap unsur dalam baantaran jujuran bekerja sebagai simbol yang 

sarat makna sosial dan religius. Berikut adalah beberapa unsur yang ada dalam baantaran 

jujuran serta analisisnya berdasarkan hukum Islam: 

1. Sirih pinang, misalnya, tidak sekadar menjadi pelengkap prosesi, tetapi berfungsi sebagai 

simbol kesantunan, niat baik, dan penghormatan terhadap keluarga pihak perempuan. 

Dalam konteks hukum Islam, nilai ini selaras dengan prinsip mu‘āsyarah bi al-ma‘rūf, 

yakni etika berinteraksi secara baik dan terhormat antar sesama. Dengan demikian, 

simbol adat tersebut memperkuat nilai etis yang secara substansial telah diakui dalam 

Islam, meskipun tidak dinyatakan secara eksplisit dalam nash. 

2. Beras kuning yang dihadirkan dalam prosesi baantaran jujuran mencerminkan harapan 

akan kehidupan rumah tangga yang berkecukupan dan stabil. Simbol ini menunjukkan 

bahwa masyarakat Banjar menempatkan aspek ekonomi sebagai bagian penting dari 

kesiapan perkawinan, namun tidak semata-mata dalam pengertian materialistik. Dalam 

hukum Islam, kesiapan ekonomi calon suami merupakan aspek yang dianjurkan, 

meskipun tidak dijadikan syarat sah nikah. Oleh karena itu, tradisi ini dapat dipahami 

sebagai bentuk penguatan nilai tanggung jawab yang telah diakui secara normatif dalam 

ajaran Islam. 

3. Simbol anak pohon pisang dan anak pohon nyiur yang disertakan dalam baantaran 

jujuran merepresentasikan pandangan masyarakat Banjar tentang perkawinan sebagai 

institusi yang berkelanjutan. Anak pohon pisang melambangkan kesuburan dan 

kesinambungan keturunan, sedangkan pohon kelapa melambangkan keteguhan, 

kemanfaatan, dan daya tahan. Simbol-simbol ini menunjukkan bahwa perkawinan tidak 

dipahami secara pragmatis atau temporer, melainkan sebagai ikatan jangka panjang yang 

memerlukan kesabaran, ketekunan, dan komitmen bersama. Pandangan ini sejalan 

dengan konsep pernikahan dalam hukum Islam yang menempatkan akad nikah sebagai 

mīthāqan ghalīẓan (perjanjian yang kuat), meskipun istilah tersebut tidak digunakan secara 

eksplisit dalam praktik adat. 

4. Lakatan bahintalu itik yang bersifat lengket dan sulit dipisahkan memiliki makna simbolik 

tentang kelekatan emosional dan keharmonisan relasi suami istri. Simbol ini berfungsi 

sebagai mekanisme kultural untuk menanamkan nilai kesetiaan dan keakraban dalam 

rumah tangga. Dalam perspektif hukum Islam, relasi suami istri tidak hanya diatur melalui 

hak dan kewajiban formal, tetapi juga melalui etika relasional yang menekankan kasih 

sayang dan kebersamaan. Dengan demikian, simbol adat ini melengkapi norma hukum 

Islam yang bersifat normatif dengan pesan moral yang bersifat afektif. 

5. Jujuran dan hantaran yang diberikan oleh pihak calon mempelai laki-laki merupakan inti 

dari prosesi baantaran jujuran. Secara hukum Islam, jujuran tidak dapat disamakan 

dengan mahar karena tidak termasuk rukun atau syarat sah pernikahan. Namun, dalam 

praktik sosial masyarakat Banjar, jujuran memiliki fungsi simbolik sebagai penanda 

kesungguhan, tanggung jawab, dan kesiapan moral calon suami. Di sini terlihat bahwa 



Humaira dan Nasrun Jauhari. 

Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 149 

adat berperan sebagai instrumen sosial untuk memperkuat nilai-nilai etis yang secara 

substansial sejalan dengan ajaran Islam, meskipun tidak diatur secara rinci dalam fiqh. 

6. Hantaran atau seserahan dalam tradisi Baantaran Jujuran merupakan ekspresi simbolik 

kesiapan lahir dan batin calon mempelai laki-laki, bukan kewajiban syar‘i yang 

menentukan sahnya akad. Islam hanya mensyaratkan mahar, namun membuka ruang bagi 

praktik adat sepanjang tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariat. Pada titik ini, 

seserahan berfungsi sebagai tanda kesungguhan, tanggung jawab moral, dan kemampuan 

awal dalam membina rumah tangga, yang secara substansial sejalan dengan nilai etika 

perkawinan Islam. Lebih jauh, seserahan memainkan peran sosial strategis dalam 

membangun kepercayaan antar keluarga, karena pernikahan dalam Islam tidak berdiri 

sebagai relasi individual semata, melainkan sebagai ikatan sosial yang melibatkan dua 

keluarga besar. Melalui simbol pemberian, terbangun legitimasi sosial dan rasa aman bagi 

pihak perempuan. Namun, legitimasi ‘urf ini bersifat kondisional. Selama seserahan tidak 

dipaksakan dan tidak menimbulkan kemudaratan, ia tergolong ‘urf ṣaḥīḥ. Sebaliknya, 

ketika berubah menjadi beban struktural, ia kehilangan nilai syar‘inya. 

7. Prosesi musyawarah antar keluarga yang menyertai baantaran jujuran memperlihatkan 

bahwa perkawinan dipahami sebagai peristiwa sosial yang melibatkan jaringan 

kekerabatan yang luas. Musyawarah ini berfungsi untuk membangun kesepakatan, 

mencegah konflik, dan memastikan bahwa perkawinan berlangsung dalam suasana saling 

ridha. Dalam hukum Islam, prinsip musyawarah diakui sebagai mekanisme penyelesaian 

persoalan sosial, sehingga praktik adat ini dapat dipandang sebagai bentuk konkret dari 

nilai tersebut dalam konteks lokal. 

Dari perspektif hukum Islam, baantaran jujuran dapat dikategorikan sebagai ‘urf 

ṣaḥīḥ, yaitu kebiasaan masyarakat yang tidak bertentangan dengan nash syar‘i dan tidak 

menyalahi prinsip-prinsip dasar hukum Islam. Kaidah al-‘ādah muḥakkamah menegaskan 

bahwa adat yang berlaku dan diterima secara luas dalam masyarakat dapat dijadikan 

pertimbangan hukum, khususnya dalam wilayah mu‘āmalah dan hukum keluarga. Dalam 

konteks ini, baantaran jujuran berfungsi sebagai norma sosial yang melengkapi hukum Islam, 

bukan sebagai pesaing atau pengganti. 

Namun demikian, analisis kritis perlu dikedepankan agar tradisi ini tidak mengalami 

pergeseran makna. Ketika jujuran ditetapkan secara berlebihan hingga menimbulkan tekanan 

ekonomi, penundaan pernikahan, atau praktik berutang, maka tradisi tersebut berpotensi 

bertentangan dengan prinsip kemudahan dan keadilan yang dijunjung dalam hukum Islam. 

Pada titik ini, adat tidak lagi berfungsi sebagai ‘urf ṣaḥīḥ, melainkan berpotensi menjadi ‘urf 

fāsid karena menimbulkan mudarat bagi pelaku pernikahan. 

Oleh karena itu, pelestarian baantaran jujuran menuntut sikap reflektif dari 

masyarakat Banjar agar tradisi ini tetap dipahami sebagai simbol etis, bukan kewajiban yang 

bersifat memaksa. Dengan cara demikian, baantaran jujuran dapat terus berfungsi sebagai 

sarana harmonisasi antara adat lokal dan hukum Islam, sekaligus menunjukkan bahwa hukum 



DI BALIK TRADISI BAANTARAN JUJURAN ... 

150  Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 

Islam memiliki daya lentur dalam merespons keragaman budaya tanpa kehilangan prinsip-

prinsip dasarnya. 

Tabel 2 

Hasil Analisis Tradisi Baantaran Jujuran Perspektif Hukum Islam 

Unsur Baantaran 

Jujuran 

Makna Simbolik 

Banjar 
Fungsi Sosial 

Analisis 

Perspektif 

Hukum Islam 

Kedudukan 

sebagai Urf 

Sirih Pinang 

 

 

Kesantunan, itikad 

baik, dan 

penghormatan 

 

Membuka relasi 

kekeluargaan 

secara etis 

Selaras dengan 

prinsip mu‘āsyarah 

bi al-ma‘rūf dan 

adab sosial dalam 

Islam 

‘Urf ṣaḥīḥ 

Beras Kuning 

 

Keberkahan, 

kecukupan rezeki, 

dan kemakmuran 

Penegasan 

kesiapan 

ekonomi calon 

suami 

 

Tidak bertentangan 

dengan syariat; 

simbol harapan 

yang dibolehkan 

‘Urf ṣaḥīḥ 

Anak Pohon Pisang 

(Daun 3) 

 

Kesuburan dan 

keberlanjutan 

keturunan 

 

Orientasi jangka 

panjang 

perkawinan 

 

Simbol harapan 

keturunan yang 

dibolehkan dalam 

Islam 

‘Urf ṣaḥīḥ 

Anak Pohon Nyiur 

(Daun 3) 

 

Keteguhan, 

kemakmuran, dan 

kebermanfaatan 

Ketahanan dan 

stabilitas 

keluarga 

 

Selaras dengan nilai 

keberlangsungan 

rumah tangga 

‘Urf ṣaḥīḥ 

Lakatan Bahintalu Itik 

 

Kelekatan, 

keharmonisan, dan 

kesetiaan 

 

Penanaman nilai 

kebersamaan 

pasangan 

 

Mendukung etika 

relasional suami 

istri 

 

‘Urf ṣaḥīḥ 

Jujuran 

 

Kesungguhan dan 

tanggung jawab 

 

Legitimasi sosial 

kesiapan 

menikah 

 

Bukan 

rukun/syarat 

nikah; sah selama 

tidak memberatkan 

‘Urf ṣaḥīḥ 

(berpotensi 

fasid) 

Hantaran/Seserahan 

 

Kesiapan lahir dan 

batin 

 

Membangun 

kepercayaan 

antar keluarga 

Diperbolehkan 

selama tidak 

memaksa 

‘Urf ṣaḥīḥ 

Musyawarah Keluarga 

 

Kerukunan dan 

kesepakatan 

kolektif 

 

Pencegahan 

konflik sosial 

Selaras dengan 

prinsip syūrā dalam 

Islam 

‘Urf ṣaḥīḥ 

 

Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa prosesi baantaran jujuran menempati posisi 

strategis dalam perkawinan adat masyarakat Muslim Banjar sebagai medium integrasi antara 

adat istiadat dan nilai-nilai Islam. Temuan utama penelitian menegaskan bahwa tradisi ini 

tidak sekadar berfungsi sebagai ritual seremonial, melainkan sebagai mekanisme sosial–



Humaira dan Nasrun Jauhari. 

Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 151 

religius yang merepresentasikan penghormatan, kesungguhan, dan tanggung jawab calon 

mempelai laki-laki, sekaligus memperkuat relasi kekeluargaan melalui prinsip musyawarah. 

Dari perspektif hukum Islam, baantaran jujuran dapat dipahami sebagai praktik adat yang 

selaras dengan konsep peminangan (khitbah) dan termasuk dalam kategori ‘urf ṣaḥīḥ, karena 

pelaksanaannya tidak bertentangan dengan prinsip syariat serta mengandung nilai 

kemaslahatan bagi kedua belah pihak. Dengan demikian, penelitian ini menjawab tujuan 

kajian dengan menegaskan bahwa tradisi baantaran jujuran memiliki legitimasi sosial dan 

normatif dalam kerangka hukum Islam yang kontekstual. 

Berdasarkan temuan tersebut, penelitian ini menyarankan agar masyarakat dan tokoh 

adat terus menjaga substansi nilai baantaran jujuran dengan menekankan aspek etika, 

kesederhanaan, dan musyawarah, sehingga tradisi ini tidak berubah menjadi beban sosial. 

Selain itu, penelitian lanjutan perlu dilakukan dengan pendekatan komparatif di wilayah 

Banjar lainnya atau dengan perspektif hukum Islam yang lebih luas untuk memperkaya 

pemahaman tentang dinamika adat perkawinan dan relevansinya dalam konteks masyarakat 

Muslim kontemporer. 

 

Refrensi 

Al-Qur’an al-Karim 

A. Rahmawati,” Stratifikasi Sosial dan Tradisi Pernikahan di Indonesia,” Jurnal Sosiokultur, no 

3, (2019). 

A.R. Radcliffe-Brown, Structure and Function in Primitive Society, (London: Cohen & West, 

1952). 

Ahmad Izzuddin, “Menakar Mahar:Studi Tentang Masyarakat santri di Desa Karangbesuki Sukun, 

Kota Malang” sabda Volume 14, No 1, (Juni 2019). 

Ahmad Warson Munnawir, Al-Munnawir Kamus Arab-Indonesia, (Yogyakarta: Pustaka 

Progressif, 1984). 

B. Santoso, “Peran Sosial Ekonomi dalam Perkembangan Tradisi Seserahan,” Jurnal Sosialogi 

Masyarakat, no 1, (2021)  

Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, (New York: Basic Books, 1973). 

Darssono,Simbolisme dalam Tradisi Pernikahan Adat, Jurnal Budaya Nusantara, Vol. 5, No. 2, 

2020. 

Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, (Jakarta: Lentera Abadi, 2005). 

Eko Haryonto, “Makna Simbolik dalam Tradisi Adat Jawa” Jurnal Kebudayaan Indonesia, Vol. 

5, No. 2, 2020.60. 

Hari Widiyanto, “Konsep Pernikahan dalam Islam Studi Fenomenologis penundaan 

pernikahan di masa pandemi” 2020 106. DOI: 

https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i1.213. 

Iffah, Muzzamil, “Fiqh Munakahat: Hukum Pernikahan dalam Islam, “(Tanggerang, 2019). 

Muhammad Mustofa, Fiqh Munakahat: Kajian Hukum Perkawinan Dalam Islam (Jakarta: 

Prenada Media, 2019). 

N. Putri “Dinamika Generasi Muda dalam Tadisi Lokal.” Jurnal Antropologi Genererasi, no. 4, 

(2023). 

Nawawi Al-Bantani, Nihayatuz Zain, (Surabaya: Al-Haramain, 1996). 

https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i1.213


DI BALIK TRADISI BAANTARAN JUJURAN ... 

152  Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 

NU Online, Al-Qur”an Surah Ar-Rum ayat 21, diakses 10 April 2025, 

https://quran.nu.or.id/ar-rum/21 

Rukayah, Wawancara (Kasiau, 5 April 2025). 

Sayyid Sabiq, Fiqh Sunnah, Juz 2, (Beirut: Dar Al-Fikr, 1990). 

Siti Fatimah, “Tradisi Seserahan dalam Prosesi Pernikahan: Studi pada Masyarakat Jawa 

Timur”  Jurnal Budaya danTradisi Nusantara, Vol. 3, No. 1, 2019, 10-12. 

Umi Sumbulah, ”Ketentuan Perkawinan Dalam Khi Dan Implikasinya Bagi Fiqh Mu’asyarah: Sebuah 

Analisis Gender”, Egalita, 2 (1). 

Wahbah Az-Zuhaili, Al-Fiqh Al-Islami wa Adillatuhu, Juz II, (Damaskus: Dar Al-Fikr, 1985). 

Afrinald Rizhan. ‘Kedudukan Al-‘Adah Dan Al-‘Urf Sebagai Sumber Hukum Islam’. Jurnal 

Gagasan Hukum 6, no. 01 (2024): 77–93. 

https://doi.org/10.31849/jgh.v6i01.19526. 

Fadillah, Nor. ‘TRADISI BAANTARAN JUJURAN DALAM PROSESI PERKAWINAN 

MASYARAKAT ADAT BANJAR PERSPEKTIF HUKUM ISLAM DAN 

TEORI KONSTRUKSI SOSIAL’. ADDABANA: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

5, no. 2 (2022): 101–16. https://doi.org/10.47732/adb.v5i2.183. 

Fauzi, Fauzi. ‘‘Urf and Its Role in The Development of Fiqh: Comparative Study of Famliy 

Law Between Egypt and Indonesia’. El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 7, no. 1 (2024): 

346. https://doi.org/10.22373/ujhk.v7i1.23968. 

Furqan, Muhammad, and Syahrial Syahrial. ‘Kedudukan ‘Urf Sebagai Sumber Hukum Dalam 

Mazhab Syāfi’ī’. Jurnal Al-Nadhair 1, no. 2 (2022): 68–118. 

https://doi.org/10.61433/alnadhair.v1i2.9. 

Geertz, C. The Interpretation of Cultures. Basic Books, 1973. 

Hajrah, Siti, Kadenun Kadenun, and Diyan Putri Ayu. ‘Tinjauan Hukum Islam Terhadap 

Pembayaran Jujuran Dalam Pernikahan Adat Banjar Di Kelurahan Senyerang 

Jambi’. Social Science Academic 1, no. 1 (2023): 87–93. 

https://doi.org/10.37680/ssa.v1i1.2541. 

Junita, Junita, Mualimin Mualimin, and Abubakar Hm. ‘DAKWAH KULTURAL DALAM 

TRADISI MAANTAR JUJURAN SUKU BANJAR DI SAMUDA 

KOTAWARINGIN TIMUR’. Jurnal Dakwah Risalah 31, no. 2 (2021): 138. 

https://doi.org/10.24014/jdr.v31i2.10581. 

Mursid, Fadillah, Jefry Tarantang, I. Nurol Aen, and Mustofa Mustofa. ‘‘Urf as the 

Legitimacy of Contemporary Sharia Economic Transactions’. JURNAL AL-

QARDH 8, no. 1 (2023): 64–77. https://doi.org/10.23971/jaq.v8i1.6355. 

Nugroho, Eko Rial, and Abdul Wahid. ‘Perkawinan Tradisi Jujuran Dalam Adat Bugis 

Perantau Di Kutai Kartangera: Suatu Kajian Perbandingan Dengan Hukum Islam’. 

Wajah Hukum 3, no. 2 (2019): 121. https://doi.org/10.33087/wjh.v3i2.64. 

Riftiansyah, Rizki, Mohamad Abduh, Moh Rifai, M Asep Saepudin, and Martiyah Martiah. 

‘Tradisi Seserahan Dalam Pelestarian Budaya Dan Kearifan Lokal Menurut 

Pandangan Islam’. Jurnal Citizenship Virtues 3, no. 1 (2023): 425–41. 

https://doi.org/10.37640/jcv.v3i1.1720. 

Sanawiah, Sanawiah, and Ikbal Reza Rismanto. ‘JUJURAN ATAU MAHAR PADA 

MASYARAKAT SUKU BANJAR DI TINJAU DARI PERSPIKTIF 

PANDANGAN HUKUM ISLAM’. Jurnal Hadratul Madaniyah 8, no. 1 (2021): 52–

63. https://doi.org/10.33084/jhm.v8i1.2442. 

https://quran.nu.or.id/ar-rum/21


Humaira dan Nasrun Jauhari. 

Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 153 

Sofiana, Anis, Pajar Ari Sinta, Erik Rahman Gumiri, and Nurhafilah Musa. ‘Tradisi Segheh 

Dalam Perkawinan Adat Lampung Perspektif ‘Urf Dan Maslahah Mursalah’. El-

Izdiwaj: Indonesian Journal of Civil and Islamic Family Law 3, no. 2 (2022): 73–92. 

https://doi.org/10.24042/el-izdiwaj.v3i2.15231. 

Suar, Abi, Syahrial Maulana, Zandy Pratama Zain, Lutia Yunara, and Rozalinda Rozalinda. 

‘A Gift to Return: The Tradition of Wedding Gifts Wrapped in Debt Among the 

People of Kerinci An Islamic Perspective’. Jurnal Mediasas: Media Ilmu Syari’ah Dan 

Ahwal Al-Syakhsiyyah 7, no. 1 (2024): 1–12. 

https://doi.org/10.58824/mediasas.v7i1.105. 

Sunarno, Ali, Anisa Dewi, Debi Rumenta Sitorus, Erni Supriyani, and Mia Handriani. 

‘EKSISTENSI UANG JUJURAN DALAM PERNIKAHAN ADAT BANJAR: 

Perspektif Tokoh Agama Dan Generasi Muda’. Jurnal Ilmiah Muqoddimah : Jurnal 

Ilmu Sosial, Politik, Dan Humaniora 7, no. 2 (2023): 414. 

https://doi.org/10.31604/jim.v7i2.2023.414-419. 

Sunarto and Cartono. ‘Adat Seserahan Dalam Pernikahan Perspektif Hukum Islam Dan 

Hukum Positif (Studi Kasus Di Desa Cibeunying Majenang Cilacap)’. Qonuni: Jurnal 

Hukum Dan Pengkajian Islam 2, no. 01 (2025): 1–14. 

https://doi.org/10.59833/fdn8c677. 

Ulfa, Garnis Adibah, and Siti Nursanti. ‘KONSTRUKSI MAKNA DANDANG BAGI 

PENGANTIN PEREMPUAN Studi Fenomenologi Tentang Konstruksi Makna 

Dandang Bagi Pengantin Perempuan Dalam Prosesi Seserahan Pada Upacara 

Pernikahan Di Kabupaten Bekasi’. Jurnal Politikom Indonesiana 3, no. 1 (2018): 89. 

https://doi.org/10.35706/jpi.v3i1.1414. 

 

 


