@ Usrotuna: Journal of Islamic Family Law
ISSN: 3089-1272

Usrétina Vob 02 No. 02 (2025), pp.137-153.

DI BALIK TRADISI BAANTARAN JUJURAN: Simbol dan
Makna Perkawinan Adat Banjar dalam Perspektif Hukum

Islam

Humaira,'* Nasrun Jauhari?
L2Universitas K.H. Abdul Chalim, Indonesia

*Cotrespondence: humairatabalong@gmail.com

Abstract

The Baantaran Jujuran procession constitutes an essential element in the sequence of Banjar
customary marriage rituals, which continues to be preserved and regarded as sacred as part
of ancestral heritage. This tradition embodies cultural symbols that carry significant social
functions and normative values, while Banjar society, predominantly Muslim, adheres to
Islamic law as the principal guideline in the implementation of marriage. This study aims to
analyze the symbols and meanings embedded in the Baantaran Jujuran procession and to
examine its legal standing within Banjar customary marriage from the perspective of Islamic
law. This research employs a qualitative method with a descriptive-analytical approach,
drawing upon library research and relevant field data, framed within an Islamic legal analysis
based on the concept of ‘urf and the principle of maslahah. The findings indicate that the
symbols present in the Baantaran Jujuran procession consistently appear in every Banjar
customary marriage and function as representations of respect, responsibility, and the
readiness of the prospective groom to establish a household. This tradition serves not merely
as a ceremonial ritual but also as a social mechanism that strengthens kinship relations and
provides social legitimacy to the marriage. The study concludes that the Baantaran Jujuran
procession may be classified as ‘urf sahih, as it does not contradict the principles of Islamic
law and contains values of maslahah that are relevant to the objectives of marriage in Islam.

Contribution: The contribution of this research lies in strengthening Islamic legal studies
grounded in local wisdom, while also offering an analytical framework for integrating
customary traditions with Islamic normative principles in the marital practices of Muslim
communities.

Keywords: Baantaran Jujuran, Banjar Customary Marriage, Symbols and Meanings, ‘Urf,
Islamic Law.

Abstrak

[Tradisi prosesi baantaran jujuran merupakan bagian penting dalam rangkaian perkawinan
adat Banjar yang hingga kini masih dilestarikan dan dipandang sakral sebagai warisan leluhur.


https://doi.org/10.14421/ahwal.2022.15103
mailto:humairatabalong@gmail.com

DI BALIK TRADIST BAANTARAN JUJURAN ...

Tradisi ini mengandung simbol-simbol budaya yang memiliki fungsi sosial dan nilai normatif,
sementara masyarakat Banjar secara mayoritas beragama Islam yang menjadikan syariat
sebagai pedoman dalam pelaksanaan perkawinan. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis
simbol dan makna yang terkandung dalam prosesi baantaran jujuran serta menilai
kedudukannya dalam perkawinan adat Banjar dari perspektif hukum Islam. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis, melalui studi
kepustakaan dan data lapangan yang relevan, dengan kerangka analisis hukum Islam berbasis
konsep ‘urf dan prinsip kemaslahatan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa simbol-simbol
dalam prosesi baantaran jujuran secara konsisten hadir dalam setiap pelaksanaan perkawinan
adat Banjar dan berfungsi sebagai representasi penghormatan, tanggung jawab, serta kesiapan
calon pengantin laki-laki dalam membangun rumah tangga. Tradisi ini tidak hanya berperan
sebagai ritual seremonial, tetapi juga sebagai mekanisme sosial yang memperkuat relasi
kekeluargaan dan legitimasi sosial perkawinan. Kesimpulan penelitian ini menunjukkan
bahwa prosesi baantaran jujuran dapat dikategorikan sebagai praktik %7f sahih karena tidak
bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat Islam dan mengandung nilai kemaslahatan yang
relevan dengan tujuan perkawinan dalam Islam.]

Kontribusi: Kontribusi penelitian ini terletak pada penguatan kajian hukum Islam berbasis
kearifan lokal, sekaligus memberikan kerangka analitis bagi integrasi antara tradisi adat dan
norma syariat dalam praktik perkawinan masyarakat Muslim.

Kata Kunci: Baantaran Jujuran, Perkawinan Adat Banjar, Simbol dan Makna, ‘Urf, Hukum

Islam.

Article History
Received: 30-11-2025 | Revised: 26-12-2025 | Accepted: 29-12-2025

@ ® @ Copyright © 2025 by Author(s)
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License.

Pendahuluan

Keberagaman budaya di Indonesia tercermin secara nyata dalam praktik adat
perkawinan yang berkembang di setiap daerah. Upacara pernikahan tidak hanya dipahami
sebagai peristiwa sakral dalam konteks keagamaan, tetapi juga sebagai ruang ekspresi nilai-
nilai sosial, budaya, dan simbolik yang diwariskan secara turun-temurun. Dalam masyarakat
adat, berbagai prosesi sebelum dan sesudah akad nikah sering kali memiliki makna yang
melampaui fungsi seremonial semata, karena mengandung pesan moral, harapan, serta

legitimasi sosial terhadap ikatan perkawinan yang akan dijalani oleh pasangan suami istri.l

1 Ulfa and Nursanti, KONSTRUKSI MAKNA DANDANG BAGI PENGANTIN PEREMPUAN
Studi Fenomenologi Tentang Konstruksi Makna Dandang Bagi Pengantin Perempuan Dalam Prosesi
Seserahan Pada Upacara Pernikahan Di Kabupaten Bekasi’, 112—14.

138 Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025)



Humaira dan Nasrun Jauhari.

Masyarakat Banjar merupakan salah satu komunitas adat di Indonesia yang hingga
kini masih menjaga dan melestarikan tradisi perkawinan secara relatif kuat. Salah satu prosesi
yang menonjol adalah Baantaran Jujuran, yakni tradisi penyerahan seserahan dari pihak laki-
laki kepada pihak perempuan sebelum pelaksanaan akad nikah.2 Tradisi ini diyakini sebagai
warisan leluhur yang telah berlangsung sejak lama dan menjadi bagian dari identitas budaya
masyarakat Banjar, meskipun asal usul dan orang yang pertama melakukanya tidak diketahui.3
Fakta sosial di Desa Kasiau, Kecamatan Murung Pudak, Kabupaten Tabalong menunjukkan
bahwa prosesi Baantaran Jujuran masih dilaksanakan oleh sebagian besar masyarakat,
meskipun bentuk dan pelaksanaannya mengalami variasi sesuai dengan kondisi sosial dan
ekonomi keluarga yang terlibat.# Fenomena adaptasi semacam ini bisa ditemukan dalam
berbagai studi tentang transformasi tradisi perkawinan adat di masyarakat muslim Indonesia.5

Namun demikian, dinamika sosial masyarakat modern turut memengaruhi
pemaknaan terhadap tradisi ini. Di satu sisi, Baantaran Jujuran dipahami sebagai simbol
tanggung jawab, penghormatan, dan kesiapan calon mempelai laki-laki dalam membangun
rumah tangga.’ Di sisi lain, tradisi ini mulai dipersepsikan sebagai beban sosial, terutama
ketika nilai seserahan dianggap terlalu tinggi dan tidak proporsional dengan kemampuan
ekonomi calon pengantin.” Fenomena penundaan pernikahan, tekanan psikologis, hingga
praktik berutang demi memenuhi tuntutan seserahan menjadi realitas yang tidak dapat
diabaikan.8 Kondisi ini menunjukkan adanya ketegangan antara idealitas tradisi dan realitas
sosial yang dihadapi masyarakat, sehingga menjadikan Baantaran Jujuran sebagai fenomena
yang penting dan relevan untuk dikaji secara akademik.

Sejumlah penelitian sebelumnya telah mengkaji tradisi seserahan atau jujuran dalam
perkawinan adat, baik dari perspektif antropologi budaya, sosiologi, maupun hukum Islam.
Beberapa studi menempatkan tradisi seserahan sebagai bentuk simbolik yang
merepresentasikan relasi sosial antar keluarga serta sebagai mekanisme legitimasi adat dalam
perkawinan. Penelitian lain menyoroti seserahan sebagai bagian dari adat lokal yang dapat
diterima selama tidak bertentangan dengan norma agama, khususnya dalam konteks

masyarakat Muslim.

2 Riftiansyah et al., “Tradisi Seserahan Dalam Pelestarian Budaya Dan Kearifan Lokal Menurut
Pandangan Islam’, 88-90.

3 Rukayah, Wawancara ( Kasiau, 5 April 2025)

4 Muhammad Mustofa, Figh Munakabat: Kajian Hukum Perkawinan Dalam Isiam (Jakarta: Prenada
Media, 2019), 45.

5 Sunarto and Cartono, ‘Adat Seserahan Dalam Pernikahan Perspektif Hukum Islam Dan Hukum
Positif (Studi Kasus Di Desa Cibeunying Majenang Cilacap)’, 156-58.

¢ Darssono,Simbolisme dalam Tradisi Pernikahan Adat, Jurnal Budaya Nusantara, Vol. 5, No. 2, 2020,
120.

7 B. Santoso, “Peran Sosial Ekonomi dalam Perkembangan Tradisi Seserahan,” Jurnal Sosialogi
Masyarakat, no 1, (2021) 5.

8 Suar et al., ‘A Gift to Return’, 201—4. A. Rahmawati,” Stratifikasi Sosial dan Tradisi Pernikahan di
Indonesia,” Jurnal Sosioknltur, no 3, (2019)11.

Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 139



DI BALIK TRADIST BAANTARAN JUJURAN ...

Selain itu, kajian hukum Islam umumnya membahas relasi antara adat dan syariat
melalui konsep kebiasaan masyarakat yang dapat diterima selama tidak menyalahi prinsip-
prinsip dasar agama. Namun, sebagian besar penelitian tersebut masih bersifat normatif-
deskriptif, dengan fokus pada penilaian hukum terhadap praktik adat, tanpa menggali secara
mendalam makna simbolik yang hidup dan dipahami oleh masyarakat pelaku tradisi itu
sendiri. Penelitian-penelitian tersebut juga cenderung memosisikan tradisi sebagai entitas
statis, belum sepenuhnya menangkap dinamika sosial dan perubahan makna yang terjadi
akibat modernisasi dan pergeseran nilai dalam masyarakat.

Berangkat dari kondisi tersebut, penelitian ini menempati posisi yang berbeda.

Penelitian ini tidak hanya menilai tradisi Baantaran Jujuran dari sudut pandang normatif
hukum Islam, tetapi juga berupaya memahami simbol dan makna tradisi tersebut dari
perspektif masyarakat lokal melalui pendekatan simbolik-interpretatif. Dengan demikian,
kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada upaya mengintegrasikan analisis makna simbolik
tradisi Baantaran Jujuran dengan dinamika sosial masyarakat Banjar kontemporer, sekaligus
mendialogkannya secara kritis dengan nilai-nilai hukum Islam.
Penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa tradisi adat tidak dapat dipahami secara utuh
hanya melalui penilaian normatif benar atau salah. Tradisi merupakan sistem simbol yang
hidup, yang maknanya dibentuk oleh pengalaman, keyakinan, dan relasi sosial masyarakat
pendukungnya.® Oleh karena itu, memahami Baantaran Jujuran sebagai praktik budaya
membutuhkan pendekatan yang mampu menangkap makna subjektif dan interpretasi sosial
masyarakat Banjar itu sendiri.

Urgensi penelitian ini semakin kuat ketika tradisi Baantaran Jujuran mulai
dipersoalkan oleh generasi muda yang mempertanyakan relevansinya di tengah tuntutan
kehidupan modern. Ketegangan antara keinginan untuk menyederhanakan pernikahan dan
dorongan untuk mempertahankan warisan budaya berpotensi memengaruhi keharmonisan
rumah tangga dan tujuan perkawinan itu sendiri. Dalam konteks masyarakat Muslim, kondisi
ini menjadi semakin kompleks karena pernikahan tidak hanya dipandang sebagai kontrak
sosial, tetapi juga sebagai ibadah dan komitmen religius.

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk memahami dan
menganalisis simbol serta makna tradisi seserahan dalam prosesi Baantaran Jujuran di Desa
Kasiau, Kecamatan Murung Pudak, Kabupaten Tabalong. Penelitian ini juga bertujuan untuk
menjelaskan bagaimana masyarakat Banjar memaknai tradisi tersebut dalam dinamika sosial
yang terus berubah, serta mendialogkannya dengan perspektif hukum Islam. Dengan
demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi akademik dalam kajian
hukum Islam berbasis kearifan lokal, sekaligus menjadi rujukan dalam upaya pelestarian

tradisi adat yang selaras dengan nilai-nilai keislaman dan realitas sosial masyarakat.

Metode

9 Geertz, C., The Interpretation of Cultures, 5-7.

140 Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025)



Humaira dan Nasrun Jauhari.

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif-analitis,
yang bertujuan untuk memahami dan menganalisis secara mendalam praktik tradisi
Baantaran Jujuran dalam perkawinan adat Banjar di Desa Kasiau, Kecamatan Murung Pudak,
Kabupaten Tabalong. Pendekatan ini dipilih karena penelitian tidak hanya berfokus pada
penggambaran fenomena sosial sebagaimana terjadi di masyarakat, tetapi juga pada analisis
normatifnya dalam perspektif hukum Islam, khususnya melalui konsep ‘7f dan prinsip
kemaslahatan dalam hukum keluarga Islam. Jenis penelitian ini merupakan penelitian
kualitatif lapangan (field research) yang dikombinasikan dengan studi kepustakaan (Zbrary
research). Penelitian lapangan dilakukan untuk memperoleh data empiris terkait pelaksanaan,
simbol, serta pemaknaan sosial dan religius tradisi Baantaran Jujuran. Adapun studi
kepustakaan digunakan untuk menelaah literatur figh, ushul figh, kaidah hukum Islam, serta
hasil penelitian terdahulu yang relevan dengan adat perkawinan dan kedudukan ‘#7f dalam
hukum Islam. Kombinasi kedua jenis penelitian ini dimaksudkan agar analisis yang dihasilkan
bersifat komprehensif, integratif, dan tidak terlepas dari landasan normatif syariat Islam.

Lokasi penelitian ditetapkan di Desa Kasiau dengan pertimbangan bahwa masyarakat
setempat masih secara aktif melaksanakan tradisi Baantaran Jujuran dalam rangkaian
perkawinan adat Banjar. Subjek penelitian meliputi tokoh adat, tokoh agama, pelaku tradisi,
serta masyarakat yang pernah terlibat langsung dalam prosesi tersebut. Pemilihan subjek
dilakukan secara purposif, dengan mempertimbangkan pengetahuan, pengalaman, serta
otoritas sosial mereka dalam menjelaskan praktik dan makna tradisi yang diteliti. Sumber data
penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer diperoleh langsung dari
lapangan melalui observasi dan wawancara mendalam, karena data ini merepresentasikan
realitas sosial dan pandangan normatif masyarakat terhadap tradisi Baantaran Jujuran. Data
sekunder diperoleh dari buku-buku figh dan ushul figh, jurnal ilmiah nasional dan
internasional, serta dokumen pendukung lain yang relevan. Data sekunder berfungsi untuk
memperkuat analisis dan menempatkan temuan lapangan dalam konteks keilmuan hukum
Islam.

Teknik pengumpulan data meliputi observasi, wawancara semi-terstruktur, dan
dokumentasi. Observasi dilakukan untuk mengamati secara langsung tahapan prosesi
Baantaran Jujuran dan simbol-simbol yang menyertainya. Wawancara digunakan untuk
menggali pemahaman, argumentasi, dan pandangan hukum dari para informan.
Dokumentasi berfungsi sebagai data pendukung sekaligus alat verifikasi terhadap data hasil
observasi dan wawancara. Analisis data dilakukan secara kualitatif melalui tahapan reduksi
data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Data dianalisis menggunakan kerangka
hukum Islam berbasis konsep ‘u7f, dengan menilai apakah praktik Baantaran Jujuran
memenuhi kriteria ‘urf sahih, yaitu kebiasaan yang berlaku umum, diterima akal sehat, serta
tidak bertentangan dengan nash syar’i. Selain itu, prinsip kemaslahatan digunakan untuk
menilai sejauh mana tradisi tersebut mengandung nilai kebaikan, keadilan, dan keharmonisan

sosial serta tidak menimbulkan mudarat bagi para pithak. Melalui pendekatan ini, penelitian

Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 1141



DI BALIK TRADIST BAANTARAN JUJURAN ...

diharapkan mampu menjelaskan kedudukan Baantaran Jujuran sebagai tradisi adat yang

memiliki legitimasi sosial dan relevansi normatif dalam kerangka hukum keluarga Islam.

Hasil dan Pembahasan
Prosesi Bantaraan Jujuran Dalam Perkawinan Mayarakat Banjar

Dalam pelaksanaan prosesi baantaran jujuran, salah satu ciri khas yang mencerminkan
kekayaan budaya masyarakat Banjar adalah adanya tradisi pantun pembuka yang dilantunkan
secara bersahutan antara pihak laki-laki sebagai tamu dan pihak perempuan sebagai tuan
rumah. Pantun ini tidak hanya menjadi bentuk komunikasi awal yang halus dan penuh sopan
santun, tetapi juga merupakan media penyampaian maksud dan tujuan keluarga laki-laki
untuk meminang anak perempuan tuan rumah. Isi pantun sarat akan keindahan bahasa serta
menyiratkan nilai-nilai luhur seperti kejujuran, kesungguhan, dan niat baik dari pihak laki-
laki. Tradisi ini menggambarkan bahwa dalam budaya Banjar, komunikasi yang santun
menjadi elemen penting dalam menjalin hubungan kekeluargaan.10

Pantun yang dilantunkan kemudian dibalas oleh pihak perempuan sebagai tanda
bahwa maksud dan tujuan kedatangan telah dipahami dan diterima dengan baik. Setelah sesi
pantun selesai, dilanjutkan dengan prosesi meletakkan seserahan yang terdiri atas sirih pinang,
piduduk, pakaian wanita lengkap, serta berbagai simbol adat lainnya. Semua dilakukan dengan
penuh penghormatan dan suasana kekeluargaan yang hangat, menandakan bahwa prosesi ini
bukan sekadar formalitas, melainkan bagian dari sistem nilai yang diwariskan turun-
temurun.1?

Selain itu, tradisi baantaran jujuran juga diwarnai dengan ritual aduk beras, yakni
mengaduk beras putih atau kuning yang diletakkan di dalam wadah khusus oleh perwakilan
kedua belah pihak keluarga. Ritual ini memiliki makna mendalam sebagai simbol harapan atas
kesatuan dan keharmonisan antara dua keluarga yang akan menjadi besan. Seperti butir-butir
beras yang menyatu dalam satu wadah, diharapkan hubungan kekeluargaan yang terjalin pun
dapat menyatu erat, tanpa perpecahan. Aduk beras juga menjadi lambang doa akan
keberkahan, rezeki yang lancar, serta kesuburan dalam kehidupan rumah tangga calon
pengantin.

Bagi masyarakat Banjar di Desa Kasiau, pantun dan aduk beras bukanlah sekadar
hiasan prosesi, tetapi merupakan elemen simbolik yang mengandung nilai spiritual, sosial,
dan moral. Pantun menunjukkan adab serta keindahan dalam menyampaikan niat baik,
sedangkan aduk beras mencerminkan harapan akan penyatuan dua keluarga dan terciptanya
rumah tangga yang harmonis dan saling mendukung. Hal ini menandakan bahwa tradisi

baantaran jujuran memiliki makna yang dalam dan selaras dengan nilai-nilai Islam yang

10 Fadillah, ‘TTRADISI BAANTARAN JUJURAN DALAM PROSESI PERKAWINAN
MASYARAKAT ADAT BANJAR PERSPEKTIF HUKUM ISLAM DAN TEORI KONSTRUKSI
SOSIAL’, 102-3.

11 Junita et al., ‘DAKWAH KULTURAL DALAM TRADISI MAANTAR JUJURAN SUKU
BANJAR DI SAMUDA KOTAWARINGIN TIMUR’, 143—44.

142 Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025)



Humaira dan Nasrun Jauhari.

mengedepankan musyawarah, silaturahmi, serta tanggung jawab dalam membangun
kehidupan berumah tangga.12

Namun demikian, seiring berkembangnya zaman, sebagian Masyarakat khususnya
generasi muda mulai melaksanakan pernikahan dengan lebih sederhana dan praktis.
Meskipun demikian, masyarakat Desa Kasiau tetap memegang prinsip bahwa proses jujuran
harus dibicarakan secara musyawarah oleh kedua belah pihak keluarga. Nilai musyawarah ini
menunjukkan pentingnya menjaga silaturahmi, mufakat, serta saling menghormati antar
keluarga besar. Dalam pandangan masyarakat setempat, jujuran tidak hanya dinilai dari besar
nominal uang atau jumlah barang yang diberikan, melainkan dari niat tulus dan tanggung
jawab laki-laki terhadap calon istri dan keluarganya.13

Simbol-simbol adat seperti sirih pinang, anak pohon pisang laguk daun tiga, anak
pohon nyiur daun tiga, lakatan behintalu itik, pantun, dan barang hantaran lainnya masih
tetap dipertahankan dalam prosesi ini. Keseluruhan simbol tersebut menggambarkan
kesungguhan, keikhlasan, dan penghormatan terhadap pihak perempuan, serta
mencerminkan filosoft masyarakat Banjar yang menjunjung tinggi perpaduan antara adat dan
ajaran Islam. Musyawarah yang dijunjung dalam tradisi ini bukan hanya menciptakan
kesepakatan bersama, tetapi juga menjaga kesakralan prosesi pernikahan dari kesan
transaksional yang dapat mereduksi nilai ibadah dalam pernikahan itu sendiri.

Oleh karena itu, meskipun modernisasi mulai merubah cara masyarakat dalam
menjalani kehidupan, masyarakat Desa Kasiau tetap berupaya mempertahankan esensi dari
adat baantaran jujuran sebagai bagian tak terpisahkan dari identitas budaya mereka.
Pelestarian tradisi ini tidak hanya bertujuan menjaga kekayaan budaya, tetapi juga sebagai
bentuk pendidikan nilai-nilai luhur kepada generasi penerus, agar mereka memahami bahwa
pernikahan bukan hanya tentang dua individu, tetapi tentang dua keluarga dan nilai-nilai
sosial yang menyertainya.l4

Prosesi baantaran jujuran dalam masyarakat Muslim Banjar di Desa Kasiau,
Kecamatan Murung Pudak, Kabupaten Tabalong, Kalimantan Selatan, dengan demikian,
merupakan tahapan resmi peminangan yang dilakukan oleh pihak keluarga laki-laki kepada
pihak perempuan. Tradisi ini bukan hanya bersifat seremonial, tetapi juga memuat aturan
adat dan tata nilai yang dijalankan secara turun-temurun. Dengan segala keunikan, simbol,
dan ritual yang menyertainya, tradisi ini menjadi cerminan bahwa masyarakat Banjar memiliki

kekayaan budaya yang berakar kuat pada nilai adat dan ajaran Islam.15

12 Hajrah et al., “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Pembayaran Jujuran Dalam Pernikahan Adat Banjar
Di Kelurahan Senyerang Jambi’, 90-91.

13 Nugroho and Wahid, ‘Perkawinan Tradisi Jujuran Dalam Adat Bugis Perantau Di Kutai Kartangera’,
124.

14 Sunarno et al., ‘EKSISTENSI UANG JUJURAN DALAM PERNIKAHAN ADAT BANJAR’,
413.

15 Sanawiah and Rismanto, JUJURAN ATAU MAHAR PADA MASYARAKAT SUKU BANJAR
DI TINJAU DARI PERSPIKTIF PANDANGAN HUKUM ISLAM’, 57.

Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 143



DI BALIK TRADIST BAANTARAN JUJURAN ...

Table 1
Urutan, unsur , makan dan fungsi sosial baantaran jujuran
No. Unsur Baantaran Jujuran Makna Simbolik Banjar Fungsi Sosial
Urutan

1 Sirih Pinang Kesantunan, itikad baik, dan Membuka relasi kekeluargaan secara
penghormatan etis

2 Beras Kuning Keberkahan, kecukupan rezeki, | Penegasan kesiapan ekonomi calon
dan kemakmuran suami

3 Anak Pohon Pisang (Daun 3) Kesuburan dan keberlanjutan Orientasi jangka panjang perkawinan
keturunan

4 Anak Pohon Nyiur (Daun 3) Keteguhan, kemakmuran, dan | Ketahanan dan stabilitas keluarga

kebermanfaatan

5 Lakatan Bahintalu Itik Kelekatan, keharmonisan, dan Penanaman nilai kebersamaan
kesetiaan pasangan

6 Jujuran Kesungguhan dan tanggung Legitimasi sosial kesiapan menikah
jawab

7 Hantaran/Seserahan Kesiapan lahir dan batin Membangun kepercayaan antar

keluarga

8 Musyawarah Keluarga Kerukunan dan kesepakatan Pencegahan konflik sosial

kolektif

Source: Data Author,

Peminangan dalam Hukum Islam

Peminangan merupakan bagian awal dari proses perkawinan yang memiliki makna
mendalam, baik secara sosial, budaya, maupun keagamaan. Dalam perspektif hukum Islam,
proses peminangan dikenal dengan istilah &hithah, yaitu penyampaian maksud seorang laki-
laki untuk menikahi seorang perempuan, baik secara langsung kepada perempuan maupun
melalui walinya. Peminangan dalam Islam dipandang sebagai tahapan penting yang dilakukan
sebelum akad nikah, yang mencerminkan keseriusan dan niat suci dalam membangun rumah
tangga. Islam menganjurkan proses khitbah dilakukan dengan cara yang baik, sopan, serta
memperhatikan adab dan kehormatan pihak perempuan, sebagaimana ditegaskan oleh Sayyid
Sabiq dalam Figh Sunnah, bahwa khitbah merupakan bentuk awal dari ikatan pernikahan dan
harus dijalankan sesuai dengan tuntunan syariat agar tidak merendahkan martabat perempuan
maupun keluarganya.16

Menurut Koentjaraningrat, peminangan termasuk dalam pranata sosial yang
mengatur hubungan antara individu dan keluarga sebagai bagian dari upaya membentuk
sebuah rumah tangga. Proses ini tidak hanya menyatukan dua orang calon pasangan, tetapi
juga menjadi sarana penghubung antara dua keluarga besar yang nantinya akan terjalin sebagai

besan. Oleh karena itu, meskipun peminangan merupakan bagian dari ajaran Islam,

16 Sayyid Sabiq, Figh Sunnab, Juz 2, (Beirut: Dar Al-Fikr, 1990), hlm. 25.

144 Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025)



Humaira dan Nasrun Jauhari.

praktiknya juga mencerminkan aspek sosial yang mempererat hubungan kekerabatan antar
keluarga dan memperkuat struktur sosial dalam masyarakat.

Dalam perspektif fungsionalisme struktural yang dikemukakan oleh A.R. Radcliffe-
Brown, setiap unsur budaya dalam masyarakat memiliki fungsi untuk menjaga keseimbangan
dan keteraturan sosial. Peminangan sebagai bagian dari proses pernikahan berfungsi untuk
memperkuat hubungan sosial, menjembatani komunikasi antara dua keluarga, serta menjaga
keberlangsungan norma-norma syariat yang hidup di Masyarakat 17 Melalui pendekatan
antropologi simbolik, Clifford Geertz mengemukakan bahwa budaya adalah suatu sistem
makna yang diwujudkan melalui simbol-simbol. Dalam perspektif Islam, peminangan dapat
dipahami sebagai lambang dari keseriusan, tanggung jawab, serta penghormatan terhadap
calon mempelai perempuan dan keluarganya. Penyampaian niat melalui wali, pemberian
hadiah, maupun bentuk penghormatan lainnya mencerminkan ekspresi simbolik yang
mengandung nilai-nilai moral, religius, dan kultural. ¥ Semua simbol tersebut
merepresentasikan niat tulus untuk menikah secara syar’i dan membangun keluarga yang
berlandaskan nilai-nilai Islam. Perkawinan dalam Islam adalah ibadah yang suci dan memiliki

tujuan yang luhur. Sebagaimana dijelaskan dalam Al Qur an:
CED%KM (}Ajw‘}’:,Ub : d\w)°°rr§‘~&’5@‘Wbbj‘&w‘xvﬁ&d‘w o

“Dan di antara tanda-tanda /éek%amcm I\D/cz talah Dia menciptakan untukmu pasangan-pasangan dari
Jenismu sendiri, supaya kamu merasa tenteram kepadanya dan dijadikan-Nya di antaramu rasa kasih dan
sayang...”(QS. Ar-Rum: 21)

Ayat ini menunjukkan bahwa pernikahan adalah sarana untuk menciptakan
ketenangan, cinta kasih, dan rahmat. Maka dari itu, proses peminangan sebagai pintu awal
menuju pernikahan harus mencerminkan prinsip-prinsip Islam yang menjunjung tinggi adab,
tanggung jawab, dan niat ibadah. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa peminangan
dalam perspektif hukum Islam merupakan bentuk pengakuan awal atas niat suci membangun
keluarga, yang tidak hanya memiliki nilai hukum dan syat’i, tetapi juga memuat dimensi sosial,
simbolik, dan spiritual. Proses ini memperkuat posisi perempuan dalam pernikahan serta

menjembatani nilai-nilai agama dengan struktur sosial masyarakat Islam.

Konsep, Klasifikasi, dan Relevansi Urf dalam Hukum Keluarga Islam
Dalam konstruksi ilmu ushul figh, ‘uf (<a_=ll) diposisikan sebagai salah satu sumber
hukum pelengkap yang berfungsi menjembatani antara norma normatif wahyu dan realitas
sosial umat Islam. Meskipun tidak sejajar dengan Al-Qur’an, Hadis, Ijma’, dan Qiyas,
keberadaan ‘#7f memiliki peran strategis dalam memastikan fleksibilitas dan kontekstualitas
hukum Islam dalam menghadapi keragaman budaya masyarakat Muslim di berbagai ruang

dan waktu. Dengan demikian, hukum Islam tidak hadir sebagai sistem yang rigid, tetapi

17 A.R. Radcliffe-Brown, Structure and Function in Primitive Society, (London: Cohen & West, 1952), hlm.
178.
18 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, New York: Basic Books, 1973), hlm. 89.

Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 145



DI BALIK TRADIST BAANTARAN JUJURAN ...

sebagal sistem normatif yang mampu berdialog dengan realitas sosial.1® Secara etimologis,
istilah ‘#rfberasal dari kata ‘arafa yang berarti “mengetahui”, “mengenal”, atau “sesuatu yang
telah dikenal secara luas”. Secara terminologis, ‘urf didefinisikan sebagai kebiasaan atau
praktik yang berlaku secara umum dalam masyarakat dan diterima oleh akal sehat, serta tidak
bertentangan dengan prinsip-prinsip dasar syariat Islam. Definisi ini menegaskan bahwa tidak
setiap kebiasaan dapat dijadikan dasar hukum, melainkan hanya kebiasaan yang memenuhi
kriteria normatif dan etis dalam Islam.20

Para ulama ushul figh secara umum membagi ‘u7f ke dalam dua kategori utama.
Pertama, wrf sahih (kebiasaan yang sahih), yaitu kebiasaan yang tidak bertentangan dengan
nash Al-Qur’an dan Hadis serta tidak mengandung unsur kemudaratan. Contoh dari ‘urf
sahih dalam konteks hukum keluarga adalah praktik pemberian mahar dalam bentuk barang,
uang, atau hantaran tertentu yang telah menjadi kebiasaan masyarakat setempat dan tidak
memberatkan salah satu pihak. Dalam hal ini, %fberfungsi sebagai mekanisme sosial untuk
memperkuat nilai penghormatan dan tanggung jawab dalam relasi perkawinan. Kedua, %7/
fasid (kebiasaan yang rusak), yaitu kebiasaan yang secara nyata bertentangan dengan nash
syar’l atau prinsip keadilan dalam Islam. Praktik seperti perjudian dalam rangkaian pesta
pernikahan atau penetapan mahar dan seserahan secara berlebihan hingga menimbulkan
kemudaratan ekonomi termasuk dalam kategori ini. Dalam konteks ini, hukum Islam secara
tegas menolak legitimasi 7/ yang mengarah pada ketidakadilan dan eksploitasi sosial,
meskipun praktik tersebut telah mengakar dalam masyarakat.?1

Dalam praktik zstinbat hukum, ‘urf memiliki beberapa fungsi penting. Pertama, urf
digunakan untuk menafsirkan nash yang bersifat umum (‘4), sehingga makna hukum dapat
disesuaikan dengan konteks sosial tertentu. Kedua, %7fberperan dalam mengisi kekosongan
hukum terhadap persoalan-persoalan yang tidak dijelaskan secara rinci dalam Al-Qut’an dan
Hadis, khususnya dalam aspek mu‘amalat dan hukum keluarga. Ketiga, %7/ memberikan
ruang fleksibilitas agar hukum Islam tetap relevan dan aplikatif tanpa kehilangan substansi
normatifnya.2? Prinsip ini secara eksplisit dirumuskan dalam kaidah fighiyyah yang terkenal:

S2 53l

Artinya: “Kebiasaan dapat dijadikan dasar penetapan hukum”. 23

Kaidah ini menegaskan bahwa Islam mengakui eksistensi adat dan budaya lokal
sebagai pertimbangan hukum selama tidak bertentangan dengan magasid al-syari‘ab,
khususnya perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Dalam konteks hukum
keluarga Islam, ‘% sering digunakan untuk mengatur aspek-aspek teknis yang tidak

ditentukan secara rigid oleh nash, seperti bentuk dan nilai mahar, tata cara lamaran, adat

19 Furqan and Syahrial, ‘Kedudukan ‘Urf Sebagai Sumber Hukum Dalam Mazhab Syafi’T, 109-10.

20 Afrinald Rizhan, ‘Kedudukan Al-‘Adah Dan Al-‘Urf Sebagai Sumber Hukum Islam’, 82—84.

21 Sofiana et al., “Tradisi Segheh Dalam Perkawinan Adat Lampung Perspektif ‘Urf Dan Maslahah
Mursalah’, 84-85.

22 Fauzi, “Urf and Its Role in The Development of Figh’, 354-55.

23 Wahbah Az-Zuhaili, Ushul al-Figh al-Islami, Jilid 2 (Beirut: Dar al-Fikr, 1986), hlm. 819.

146 Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025)



Humaira dan Nasrun Jauhari.

hantaran, hingga prosesi pernikahan. Selama kebiasaan tersebut mengandung nilai

kemaslahatan, keadilan, dan tidak mengandung unsur maksiat, maka dapat diterima sebagai

dasar pertimbangan hukum.

Dengan demikian, ‘#7f berfungsi sebagai jembatan antara nilai normatif syariat dan
realitas budaya masyarakat, termasuk dalam tradisi-tradisi lokal seperti Baantaran Jujuran
dalam masyarakat Banjar. Dalam ilmu ushul figh, % (<,al) merupakan salah satu sumber
hukum pelengkap dalam Islam setelah Al-Qur'an, Hadis, Ijma’, dan Qiyas. Secara etimologis,
kata ‘urfberasal dari bahasa Arab yang berarti "yang dikenal" atau "yang biasa terjadi" dalam
masyarakat. Sedangkan secara terminologis, % adalah segala sesuatu yang sudah menjadi
kebiasaan atau tradisi masyarakat dan dipandang baik oleh akal sehat serta tidak bertentangan
dengan prinsip syariat Islam.24

Para ulama membagi ‘#7f menjadi dua jenis, yaitu:

1. Urf Shabis (kebiasaan yang sahih), Yaitu kebiasaan yang tidak bertentangan dengan Al-
Qur'an, Hadis, dan prinsip-prinsip hukum Islam. Contohnya seperti pemberian mahar
dalam bentuk barang atau hantaran pada saat lamaran, yang telah menjadi tradisi di
masyarakat tertentu.

2. Urf Fasid (kebiasaan yang rusak), Yaitu kebiasaan yang bertentangan dengan nash syar’,
seperti kebiasaan berjudi saat pesta pernikahan, atau memaksakan mahar yang terlalu
tinggi hingga memberatkan pihak mempelai laki-laki.

Dalam praktik hukum Islam, ‘u7f digunakan untuk:

a. Menafsirkan nash yang bersifat umum.

Menyelesaikan masalah yang tidak disebutkan secara rinci dalam Al-Qur’an dan

Hadis.

c. Memberikan fleksibilitas hukum sesuai konteks sosial budaya umat Islam di berbagai

tempat dan zaman.25

Hal ini menunjukkan bahwa Islam mengakui eksistensi budaya dan adat lokal selama tidak
bertentangan dengan syariat. Dalam konteks hukum keluarga, ‘u7f sering digunakan untuk
mengatur hal-hal teknis seperti bentuk mahar, tata cara lamaran, adat hantaran, hingga prosesi
pernikahan. Selama kebiasaan tersebut mengandung nilai-nilai kemaslahatan, keadilan, dan

tidak mengandung unsur maksiat, maka ia sah dijadikan dasar dalam menentukan hukum.

Baantaran Jujuran sebagai Bentuk Simbolik dalam Hukum Islam

Prosesi baantaran jujuran dalam tradisi perkawinan masyarakat Muslim Banjar di
Desa Kasiau merupakan praktik adat yang memiliki fungsi simbolik, sosial, dan normatif
sekaligus. Tradisi ini tidak berdiri di luar hukum Islam, melainkan hadir sebagai bentuk
konkret dari bagaimana norma-norma keislaman diinternalisasi dan diartikulasikan melalui

kebiasaan lokal. Dengan demikian, baantaran jujuran dapat dipahami sebagai medium

24 Mursid et al., “Urf as the Legitimacy of Contemporary Sharia Economic Transactions’, 66—68.
25 Afrinald Rizhan, ‘Kedudukan Al-‘Adah Dan Al-‘Urf Sebagai Sumber Hukum Islam’, 84-86.

Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 147



DI BALIK TRADIST BAANTARAN JUJURAN ...

perjumpaan antara adat yang hidup (4ving custor)) dan hukum Islam sebagai sistem normatif

yang bersifat universal. Setiap unsur dalam baantaran jujuran bekerja sebagai simbol yang

sarat makna sosial dan religius. Berikut adalah beberapa unsur yang ada dalam baantaran

jujuran serta analisisnya berdasarkan hukum Islam:

1.

5.

148

Sirih pinang, misalnya, tidak sekadar menjadi pelengkap prosesi, tetapi berfungsi sebagai
simbol kesantunan, niat baik, dan penghormatan terhadap keluarga pihak perempuan.
Dalam konteks hukum Islam, nilai ini selaras dengan prinsip mu‘syarah bi al-ma‘raf,
yakni etika berinteraksi secara baik dan terhormat antar sesama. Dengan demikian,
simbol adat tersebut memperkuat nilai etis yang secara substansial telah diakui dalam
Islam, meskipun tidak dinyatakan secara eksplisit dalam nash.

Beras kuning yang dihadirkan dalam prosesi baantaran jujuran mencerminkan harapan
akan kehidupan rumah tangga yang berkecukupan dan stabil. Simbol ini menunjukkan
bahwa masyarakat Banjar menempatkan aspek ekonomi sebagai bagian penting dari
kesiapan perkawinan, namun tidak semata-mata dalam pengertian materialistik. Dalam
hukum Islam, kesiapan ekonomi calon suami merupakan aspek yang dianjurkan,
meskipun tidak dijadikan syarat sah nikah. Oleh karena itu, tradisi ini dapat dipahami
sebagai bentuk penguatan nilai tanggung jawab yang telah diakui secara normatif dalam
ajaran Islam.

Simbol anak pohon pisang dan anak pohon nyiur yang disertakan dalam baantaran
jujuran merepresentasikan pandangan masyarakat Banjar tentang perkawinan sebagai
institusi yang berkelanjutan. Anak pohon pisang melambangkan kesuburan dan
kesinambungan keturunan, sedangkan pohon kelapa melambangkan keteguhan,
kemanfaatan, dan daya tahan. Simbol-simbol ini menunjukkan bahwa perkawinan tidak
dipahami secara pragmatis atau temporer, melainkan sebagai ikatan jangka panjang yang
memerlukan kesabaran, ketekunan, dan komitmen bersama. Pandangan ini sejalan
dengan konsep pernikahan dalam hukum Islam yang menempatkan akad nikah sebagai
mithaqan ghalizan (petjanjian yang kuat), meskipun istilah tersebut tidak digunakan secara
eksplisit dalam praktik adat.

Lakatan bahintalu itik yang bersifat lengket dan sulit dipisahkan memiliki makna simbolik
tentang kelekatan emosional dan keharmonisan relasi suami istri. Simbol ini berfungsi
sebagai mekanisme kultural untuk menanamkan nilai kesetiaan dan keakraban dalam
rumah tangga. Dalam perspektif hukum Islam, relasi suami istri tidak hanya diatur melalui
hak dan kewajiban formal, tetapi juga melalui etika relasional yang menekankan kasih
sayang dan kebersamaan. Dengan demikian, simbol adat ini melengkapi norma hukum
Islam yang bersifat normatif dengan pesan moral yang bersifat afektif.

Jujuran dan hantaran yang diberikan oleh pihak calon mempelai laki-laki merupakan inti
dari prosesi baantaran jujuran. Secara hukum Islam, jujuran tidak dapat disamakan
dengan mahar karena tidak termasuk rukun atau syarat sah pernikahan. Namun, dalam
praktik sosial masyarakat Banjar, jujuran memiliki fungsi simbolik sebagai penanda
kesungguhan, tanggung jawab, dan kesiapan moral calon suami. Di sini terlihat bahwa

Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025)



Humaira dan Nasrun Jauhari.

adat berperan sebagai instrumen sosial untuk memperkuat nilai-nilai etis yang secara
substansial sejalan dengan ajaran Islam, meskipun tidak diatur secara rinci dalam figh.

6. Hantaran atau seserahan dalam tradisi Baantaran Jujuran merupakan ekspresi simbolik
kesiapan lahir dan batin calon mempelai laki-laki, bukan kewajiban syari yang
menentukan sahnya akad. Islam hanya mensyaratkan mahar, namun membuka ruang bagi
praktik adat sepanjang tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariat. Pada titik ini,
seserahan berfungsi sebagai tanda kesungguhan, tanggung jawab moral, dan kemampuan
awal dalam membina rumah tangga, yang secara substansial sejalan dengan nilai etika
perkawinan Islam. Lebih jauh, seserahan memainkan peran sosial strategis dalam
membangun kepercayaan antar keluarga, karena pernikahan dalam Islam tidak berdiri
sebagai relasi individual semata, melainkan sebagai ikatan sosial yang melibatkan dua
keluarga besar. Melalui simbol pemberian, terbangun legitimasi sosial dan rasa aman bagi
pihak perempuan. Namun, legitimasi ‘#7f1ini bersifat kondisional. Selama seserahan tidak
dipaksakan dan tidak menimbulkan kemudaratan, ia tergolong ‘wrf Sahih. Sebaliknya,
ketika berubah menjadi beban struktural, ia kehilangan nilai syar‘inya.

7. Prosesi musyawarah antar keluarga yang menyertai baantaran jujuran memperlihatkan
bahwa perkawinan dipahami sebagai peristiwa sosial yang melibatkan jaringan
kekerabatan yang luas. Musyawarah ini berfungsi untuk membangun kesepakatan,
mencegah konflik, dan memastikan bahwa perkawinan berlangsung dalam suasana saling
ridha. Dalam hukum Islam, prinsip musyawarah diakui sebagai mekanisme penyelesaian
persoalan sosial, sehingga praktik adat ini dapat dipandang sebagai bentuk konkret dari
nilai tersebut dalam konteks lokal.

Dari perspektif hukum Islam, baantaran jujuran dapat dikategorikan sebagai ‘urf
sahih, yaitu kebiasaan masyarakat yang tidak bertentangan dengan nash syar? dan tidak
menyalahi prinsip-prinsip dasar hukum Islam. Kaidah a/-‘adah muhakkamah menegaskan
bahwa adat yang berlaku dan diterima secara luas dalam masyarakat dapat dijadikan
pertimbangan hukum, khususnya dalam wilayah s ‘amalah dan hukum keluarga. Dalam
konteks ini, baantaran jujuran berfungsi sebagai norma sosial yang melengkapi hukum Islam,
bukan sebagai pesaing atau pengganti.

Namun demikian, analisis kritis perlu dikedepankan agar tradisi ini tidak mengalami
pergeseran makna. Ketika jujuran ditetapkan secara berlebihan hingga menimbulkan tekanan
ekonomi, penundaan pernikahan, atau praktik berutang, maka tradisi tersebut berpotensi
bertentangan dengan prinsip kemudahan dan keadilan yang dijunjung dalam hukum Islam.
Pada titik ini, adat tidak lagi berfungsi sebagai ‘u7f sahih, melainkan berpotensi menjadi “urf
fasid karena menimbulkan mudarat bagi pelaku pernikahan.

Oleh karena itu, pelestarian baantaran jujuran menuntut sikap reflektif dari
masyarakat Banjar agar tradisi ini tetap dipahami sebagai simbol etis, bukan kewajiban yang
bersifat memaksa. Dengan cara demikian, baantaran jujuran dapat terus berfungsi sebagai

sarana harmonisasi antara adat lokal dan hukum Islam, sekaligus menunjukkan bahwa hukum

Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 149



DI BALIK TRADIST BAANTARAN JUJURAN ...

Islam memiliki daya lentur dalam merespons keragaman budaya tanpa kehilangan prinsip-

prinsip dasarnya.

Tabel 2
Hasil Analisis Tradisi Baantaran Jujuran Perspektif Hukum Islam
. . Analisis
Unsur Baantaran Makna Simbolik . . . Kedudukan
. . Fungsi Sosial Perspektif .
Jujuran Banjar sebagai Urf
Hukum Islam
Sirih Pinang Kesantunan, ittkad | Membuka relasi | Selaras dengan ‘Urf sahih
baik, dan kekeluargaan prinsip mu ‘asyarah
penghormatan secara etis bi al-ma‘rif dan
adab sosial dalam
Islam
Beras Kuning Keberkahan, Penegasan Tidak bertentangan | Urf sahih
kecukupan rezeki, | kesiapan dengan syariat;
dan kemakmuran ekonomi calon simbol harapan
suami yang dibolehkan
Anak Pohon Pisang Kesuburan dan Orientasi jangka | Simbol harapan ‘Urf sahih
(Daun 3) kebetlanjutan panjang keturunan yang
keturunan perkawinan dibolehkan dalam
Islam
Anak Pohon Nyiur Keteguhan, Ketahanan dan Selaras dengan nilai | ‘Urf sahih
(Daun 3) kemakmuran, dan | stabilitas keberlangsungan
kebermanfaatan keluarga rumah tangga
Lakatan Bahintalu Itik | Kelekatan, Penanaman nilai | Mendukung etika ‘Urf sahih
keharmonisan, dan | kebersamaan relasional suami
kesetiaan pasangan istri
Jujuran Kesungguhan dan | Legitimasi sosial | Bukan ‘Urf sahih
tanggung jawab kesiapan rukun/syarat (berpotensi
menikah nikah; sah selama fasid)
tidak memberatkan
Hantaran/Seserahan Kesiapan lahir dan | Membangun Diperbolehkan ‘Urf sahih
batin kepercayaan selama tidak
antar keluarga memaksa
Musyawarah Keluarga | Kerukunan dan Pencegahan Selaras dengan Urf sahih
kesepakatan konflik sosial prinsip syzira dalam
kolektif Islam
Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa prosesi baantaran jujuran menempati posisi
strategis dalam perkawinan adat masyarakat Muslim Banjar sebagai medium integrasi antara
adat istiadat dan nilai-nilai Islam. Temuan utama penelitian menegaskan bahwa tradisi ini

tidak sekadar berfungsi sebagai ritual seremonial, melainkan sebagai mekanisme sosial—

150 Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025)



Humaira dan Nasrun Jauhari.

religius yang merepresentasikan penghormatan, kesungguhan, dan tanggung jawab calon
mempelai laki-laki, sekaligus memperkuat relasi kekeluargaan melalui prinsip musyawarah.
Dari perspektif hukum Islam, baantaran jujuran dapat dipahami sebagai praktik adat yang
selaras dengan konsep peminangan (&hitbah) dan termasuk dalam kategori urf sahih, karena
pelaksanaannya tidak bertentangan dengan prinsip syariat serta mengandung nilai
kemaslahatan bagi kedua belah pihak. Dengan demikian, penelitian ini menjawab tujuan
kajian dengan menegaskan bahwa tradisi baantaran jujuran memiliki legitimasi sosial dan
normatif dalam kerangka hukum Islam yang kontekstual.

Berdasarkan temuan tersebut, penelitian ini menyarankan agar masyarakat dan tokoh
adat terus menjaga substansi nilai baantaran jujuran dengan menekankan aspek etika,
kesederhanaan, dan musyawarah, sehingga tradisi ini tidak berubah menjadi beban sosial.
Selain itu, penelitian lanjutan perlu dilakukan dengan pendekatan komparatif di wilayah
Banjar lainnya atau dengan perspektif hukum Islam yang lebih luas untuk memperkaya
pemahaman tentang dinamika adat perkawinan dan relevansinya dalam konteks masyarakat

Muslim kontemporer.

Refrensi

Al-Qur’an al-Karim

A. Rahmawati,” Stratifikasi Sosial dan Tradisi Pernikahan di Indonesia,” Jurnal Sosiokultur, no
3, (2019).

A.R. Radclifte-Brown, Structure and Function in Primitive Society, (London: Cohen & West,
1952).

Ahmad Izzuddin, “Menakar Mahar:Studi Tentang Masyarakat santri di Desa Karangbesuki Sukun,
Kota Malang” sabda Volume 14, No 1, (Juni 2019).

Ahmad Warson Munnawir, A-LMunnawir Kamus Arab-Indonesia, (Yogyakarta: Pustaka
Progressif, 1984).

B. Santoso, “Peran Sosial Ekonomi dalam Perkembangan Tradisi Seserahan,” Jurnal Sosialogi
Masyarakat, no 1, (2021)

Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures, New York: Basic Books, 1973).

Darssono,Simbolisme dalam Tradisi Pernikahan Adat, Jurnal Budaya Nusantara, Vol. 5, No. 2,
2020.

Departemen Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya, (Jakarta: Lentera Abadi, 2005).

Eko Haryonto, “Makna Simbolik dalam Tradisi Adat Jawa” Jurnal Kebudayaan Indonesia, Vol.
5, No. 2, 2020.60.

Hari Widiyanto, “Konsep Pernikahan dalam Islam Studi Fenomenologis penundaan
pernikahan di masa pandemi” 2020 100. DOI:
https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i1.213.

Itfah, Muzzamil, “Figh Munakahat: Hukum Pernikahan dalam Islam, “(Tanggerang, 2019).

Muhammad Mustofa, Figh Munakahat: Kajian Hukum Perkawinan Dalam Islam (Jakarta:
Prenada Media, 2019).

N. Putri “Dinamika Generasi Muda dalam Tadisi Lokal.” Jurnal Antropologi Genererasi, no. 4,
(2023).

Nawawi Al-Bantani, Nibayatuz Zain, (Surabaya: Al-Haramain, 1996).

Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 151


https://doi.org/10.33852/jurnalin.v4i1.213

DI BALIK TRADIST BAANTARAN JUJURAN ...

NU Online, Al-Qur’an Surah Ar-Rum ayat 21, diakses 10 Aprl 2025,
https://quran.nu.or.id/ar-rum/21

Rukayah, Wawancara (Kasiau, 5 April 2025).

Sayyid Sabiq, Figh Sunnah, Juz 2, (Beirut: Dar Al-Fikr, 1990).

Siti Fatimah, “Tradisi Seserahan dalam Prosesi Pernikahan: Studi pada Masyarakat Jawa
Timut” Jurnal Budaya danTradisi Nusantara, Vol. 3, No. 1, 2019, 10-12.

Umi Sumbulah, ”Kezentuan Perkawinan Dalam Khi Dan Implikasinya Bagi Figh Mu asyarah: Sebuah
Analisis Gender”, Egalita, 2 (1).

Wahbah Az-Zuhaili, A~-Figh Al-Islami wa Adillatubn, Juz 11, (Damaskus: Dar Al-Fikr, 1985).

Afrinald Rizhan. ‘Kedudukan Al-‘Adah Dan Al-‘Urf Sebagai Sumber Hukum Islam’. Jurnal
Gagasan Hukun 0, no. 01 (2024): 77-93.
https://doi.org/10.31849/jgh.v6i01.19526.

Fadillah, Nor. TRADISI BAANTARAN JUJURAN DALAM PROSESI PERKAWINAN
MASYARAKAT ADAT BANJAR PERSPEKTIF HUKUM ISLAM DAN
TEORI KONSTRUKSI SOSIAL’. ADDABANA: Jurnal Pendidikan Agama Islam
5, no. 2 (2022): 101-16. https://doi.org/10.47732/adb.v5i2.183.

Fauzi, Fauzi. “Urf and Its Role in The Development of Figh: Comparative Study of Famliy
Law Between Egypt and Indonesia’. E/-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga 7, no. 1 (2024):
340. https://doi.org/10.22373 /ujhk.v7i1.23968.

Furqan, Muhammad, and Syahrial Syahrial. ‘Kedudukan ‘Urf Sebagai Sumber Hukum Dalam
Mazhab  SyafiT.  Jurnal ~ AlNadbair 1, no. 2  (2022):  68-118.
https://doi.org/10.61433/alnadhair.v1i2.9.

Geertz, C. The Interpretation of Cultures. Basic Books, 1973.

Hajrah, Siti, Kadenun Kadenun, and Diyan Putri Ayu. “Tinjauan Hukum Islam Terhadap
Pembayaran Jujuran Dalam Pernikahan Adat Banjar Di Kelurahan Senyerang
Jambr’. Social  Science  Academic 1, no. 1 (2023): 87-93.
https://doi.org/10.37680/ssa.v1i1.2541.

Junita, Junita, Mualimin Mualimin, and Abubakar Hm. DAKWAH KULTURAL DALAM
TRADISI MAANTAR JUJURAN SUKU BANJAR DI SAMUDA
KOTAWARINGIN TIMUR’. Jurnal Dakwah Risalah 31, no. 2 (2021): 138.
https://doi.org/10.24014/jdr.v31i2.10581.

Mursid, Fadillah, Jefry Tarantang, I. Nurol Aen, and Mustofa Mustofa. “Urf as the
Legitimacy of Contemporary Sharia Economic Transactions’. JURNAL AL-
QOARDH 8, no. 1 (2023): 64-77. https://doi.org/10.23971/jaq.v8i1.6355.

Nugroho, Eko Rial, and Abdul Wahid. ‘Perkawinan Tradisi Jujuran Dalam Adat Bugis
Perantau D1 Kutai Kartangera: Suatu Kajian Perbandingan Dengan Hukum Islam’.
Wajah Hukum 3, no. 2 (2019): 121. https://doi.org/10.33087 /wijh.v3i2.64.

Riftiansyah, Rizki, Mohamad Abduh, Moh Rifai, M Asep Saepudin, and Martiyah Martiah.
“Tradisi Seserahan Dalam Pelestarian Budaya Dan Kearifan Lokal Menurut
Pandangan Islam’.  Jurnal Citizenship  Virtues 3, no. 1 (2023): 425-41.
https://doi.org/10.37640/jcv.v3i1.1720.

Sanawiah, Sanawiah, and Ikbal Reza Rismanto. JUJURAN ATAU MAHAR PADA
MASYARAKAT SUKU BANJAR DI TINJAU DARI PERSPIKTIF
PANDANGAN HUKUM ISLAM’. Jurnal Hadratul Madaniyah 8, no. 1 (2021): 52—
63. https://doi.org/10.33084 /jhm.v8i1.2442.

152 Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025)


https://quran.nu.or.id/ar-rum/21

Humaira dan Nasrun Jauhari.

Sofiana, Anis, Pajar Ari Sinta, Erik Rahman Gumiri, and Nurhafilah Musa. “Tradisi Segheh
Dalam Perkawinan Adat Lampung Perspektif ‘Urf Dan Maslahah Mursalah’. E/-
Izdiway: Indonesian Journal of Civil and Islamic Family Law 3, no. 2 (2022): 73-92.
https://doi.org/10.24042/ el-izdiwaj.v3i2.15231.

Suar, Abi, Syahrial Maulana, Zandy Pratama Zain, Lutia Yunara, and Rozalinda Rozalinda.
‘A Gift to Return: The Tradition of Wedding Gifts Wrapped in Debt Among the
People of Kerinci An Islamic Perspective’. Jurnal Mediasas: Media Llmn Syari'ah Dan
Abwal Al-Syakhsiyyah 7, no. 1 (2024): 1-12.
https://doi.org/10.58824/mediasas.v7i1.105.

Sunarno, Ali, Anisa Dewi, Debi Rumenta Sitorus, Erni Supriyani, and Mia Handriani.
‘EKSISTENSI UANG JUJURAN DALAM PERNIKAHAN ADAT BANJAR:
Perspektif Tokoh Agama Dan Generasi Muda’. Jurmal llmiah Mugoddimab : Jurnal
Iimu  Sosial,  Politik, ~ Dan  Humaniora 7, no. 2  (2023): 414
https://doi.org/10.31604/jim.v7i2.2023.414-419.

Sunarto and Cartono. ‘Adat Seserahan Dalam Pernikahan Perspektif Hukum Islam Dan
Hukum Positif (Studi Kasus Di Desa Cibeunying Majenang Cilacap)’. Qonuni: Jurnal
Hukum ~— Dan  Pengkajian — Islam 2, no. 01 (2025): 1-14.
https://doi.org/10.59833/£dn8c677.

Ulfa, Garnis Adibah, and Siti Nursanti. ‘’KONSTRUKSI MAKNA DANDANG BAGI
PENGANTIN PEREMPUAN Studi Fenomenologi Tentang Konstruksi Makna
Dandang Bagi Pengantin Perempuan Dalam Prosesi Seserahan Pada Upacara
Pernikahan Di Kabupaten Bekasi’. Jurnal Politikom Indonesiana 3, no. 1 (2018): 89.
https://doi.org/10.35706/jpi.v3il.1414.

Usrotuna: Journal of Islamic Family Law, Vol. 02, No. 02, (2025) 153



